

#### حفتر الانتفاضة

شهادات من 1987 مسرح الأحداث وخلفناته



#### فيالمواجهة

إلياس عطا الله: المقاومة اللغوية هي الجهاد الأكبر



وقفات من القدس وحيفا وغزة ورام الله واللحوء



تصوير : عرين النتشة

# جمع شمك أكثر من عائلة

#### هيئة التحرير

لا يقتصر طموح هذا الملحق على سدّ بعض النقص في الكتابة النوعية لفلسطين وعنها، توثيقاً واستقصاء وتفكيراً وجدلاً، لأجل قضيتها ومعناها وما تمثّله لمسألة التحرر العربية ولسؤال العدالة على هذا الكوكب. فالطموح يتجاوز توفير مادة صحافية سجالية مستندة إلى الذاكرة النضالية، تأخذ من الفكر خلاصاته وهجسه بالمكنات وتجعل من الواقع رافداً عضوياً للأفكار. فالأخيرة لا يمنّحها الانتماء والعافية والإمساك بالجوهري سوى الاتصال الوثيق بالواقع وبالناس - هذه الكلمة التي لا معنى للالتزام بدون إبقاء حياتها

ومستقبلها أمران ماثلان في ضمير . المشتغل في حقل الأفكار.

الطموح أن يكون هذا المنبر مساحة لتجميع أصوات ولجمع شمل العائلة الفلسطينية، وهي في الواقع الاث عائلات. الأولى هي الشعب العربي الفلسطيني وقد قطع المشروع الاستعماري تواصل من بقي منه في وطنه المحتل، بعزل غزة وحصارها ومحاولات أسرلة أهل فلسطين العميقة (المحتلة عام 1948) وسجن جنوبها «الضفة الغربية» وراء الجدران والمعازل. هذا واقع معروف، ومعروفة أيضاً حالة اللجوء التي ما زالت قائمة منذ 1948. بين خمسة وستة ملايين لاجئ تتوزّعهم مناف ومغتربات قسرية دون أن يخفت توقهم أو تتضاءل أشواقهم إلى العودة. هل تجمع

الكلمات عائلة مشتتة؟ هذا ما نظن أنها تصنعه وما نأمل تقديمه. العائلة الثانية، المُشتتة اليوم، هي الحركة الوطنية الفلسطينية، إلتي يبدو السؤال عنَّها أكثر إحراجاً عاماً بعَّد عام. صحيح أن في شباب فلسطين ووثبات أجيالها الجديدة، في السنوات الأخيرة، ما يمنح أملاً حقيقياً، لكن هذه الوثبات تبقى ناقصة بدون التقاء دوائر الحركة الوطنية. قبل عقد ونصف، شرح عزمي بشارة صعوبة قيام حركة وطنية فلسطينية بدون التقاء دوائر الحركة الوطنية الثلاث؛ دائرة فلسطين المحتلة عام 1948 ودائرة فلسطين المحتلة عام 1967 ودائرة فلسطين اللجوء. الآن نجد أن الدوائر الثلاث صرن

خمس دوائر، بعزل غزة وحصارها

وتدميرها، وبعزل القدس عن بقية «الضفة الغربية» وتفتيت نسيجها الأهلي وزرع خلاياً استيطانية في معظم أحيائهًا. أما العائلة الثالثة، فهي امتداد فلسطين العربى وتموقعها فى العالم عبر الذين عناهم سؤال فلسطين. وإذ يتطلع هذا الملحق لجمع أصوات تمثلهم وتبين ملامحهم وشراكتهم في مشروع تحرر لا بديل عنه ولا مستقبل بدونه، فهو يعرف أن أياً من العائلات الثلاث لن تجتمع بدون الأخرى. بين الدوائر الخمس ستتحرّك كتاباتنا في مسعى للجمع بينها، وتقديم مساحة ومنصة فكرية لحركة وطنية فلسطينية جريئة في مواجهة الاستحقاقات. ندرك أننا عائلة واحدة في مشروع التحرر، وما

هم إن طالت طريقنا أم قصرت.

# الانتفاضة الأولى دفتر ذاكرة

ولم يحصل في أي مناسبة أن صدر نداء - بدءاً من الثالث بالتأكيد - بدون

موافقة الأطراف الأربعة، وكان الشرط

الذي تم الاتفاق عليه أن القرارات كلها،

سواء النداء، أو الحوانب السياسية

والاستراتيجية، أو الجانب التكتيكي،

تؤخذ بالتوافق (الإجماع) ولا يجوز لأي

طرف أن يستفرد بأي شيء. هموم الناس كانت تصل بحكم أن

التنظيمات كانت واسعة الانتشار

وموجودة في كل مكان، في كل مدينة،

وفی کل مخیم، وفی کل قریة، وبالتالی

مثلاً، في الحِرْب الشيوعي، على الأقل،

كان مطلُّوباً من كل مسوَّول في موقع

أن يكتب تقريراً أسبوعياً عما جرى وماً

يجري في حدود المُنطقة والصلاحبات.

وهذه التقارير كانت تصل المسؤولين

ويتم فرزها وتصلنى أنا أيضاً. وكانت

للصحافة، مما هو قابل للنشر. هناك

شيء مهم جداً، فبعد بضعة أسابيع من

بدءً الانتفاضة، كنا نصدر، أبضاً، نشرة

. باللغة الإنجليزية اسمها FACTS، والتي

کانت تصدر عن JMCC The Jerusalem

Media and Communications Centre

وليس عن القيادة الموحدة، وتتضمن

تقارير نضالية مما لا تنشره الصحافة.

النداء اللاحق، والجزء الثاني، كان يذهب

الهروب من الرقابة

ساد الاعتقاد فى أوَّل

ىأنها محرّد هتّة

أسوعيت مت الانتفاضة

كانت تصل المعلومات، أولاً بأول.

بات المسرح جاهزاً في نهايات عام 1987 لولادة الإنتفاضة. هنا يقدّم أحد شهود الحدث والمشاركين فيه روايته حول تشكّل «القيادة الوطنية الموحدة» وآليات عملها وعلاقتها مع «منظّمة التحرير»، وما يمكن تسميته بسرّ الانتفاضة، وأجواء نهاية الثمانينيات في الشارع الفلسطيني

#### تيسير عاروري

أعتقد أنه لا يمكن فهم الانتفاضة الأولى بعمق إذا عزَّلناها عن التطوّرات في الأراضي المحتلة في السنوات السابقة للأنتفاضَّة، ويشكلَّ خاصٌ من أواسط السبعينيات وُحتى سنة 1987. سنواتُ بُذلْت خُلالها جهودُ هائلة في بناء التنظيمات الجماهيرية المختلفة من نقابات ولجان العمل التطوعي ولجان الشياب ومنظمات نسائية.. ْإلَـخ، ثم جاءت الهنّات الوطنية التي حصُلتُ في مناسبات مختلفة فكانت، حين ننظرّ إليها من موقع اليوم، أشيه ما تكون ببروفات للانتفاضة. في هذه السنوات، أُخذت دروسٌ وعبر حول عملية البناء الثورية. وبالتالي، نستطيع القول إن المسرح بات جاهزاً تماماً في نهايات عام 1987 من أجل بدء الانتفاضة. مسّت التنظيمات الجماهير بشكل واسع وشملت مختلف الأعمار. وهذا مهم لفهم حدوث ردة الفعل تلك، أعنى الانتفاضة، بعد الشرارة التي تمثلتُ في حادثة قتل أربعة عمّال بشّاحنة إسرائّيلية في

كانت ردّة فعل نابعة من إحساس الفلسطينيين بأن قضيتهم أصبحت عرضة لخيانة الأنظمة العربية. وذلك ر انطلاقاً من «قمّة عمّان»، والتي ظهرت فيها محاولات للتراجع عن الالتزامات العربية تحاه القضية الفلسطينية، واحتوت على رسائل واضحة لإدارة الطهر للشعب الفلسطيني، وبدأ ذلك واضحاً في المعاملة غير اللائقة لياسر عرفات في مطار عمّان. ساهم ذلك في تهيئة المشرح، والحقيقة أن أوّل أسبوع أو أسبوعين من الانتفاضة، كثيراً ما ساد الاعتقاد بأنها هنة مثل الهنات السابقة. وقبل ذلك كانت هناك، ومنذ السبعينيات، لجنة التنسيق الفصائلية؛ وهي تضمّ مندوبين عن القوى الأربع لمنظمة

التحرير التي كان لها وجود في الأراضي المحتلة، وهي الحزب الشيوعي وفتح والجبهة الشعبية والجبهة الديمقراطية.

كانت آليّة العمل في «القيادة الوطنية الموحدة» على النحو التالي؛ يحمل كل عضو أفكاراً من حزبه ومن تنظيمه للاجتماع لمناقشتها ومنها تتكؤن بنود النداء الذي سيصدر، ثم يكلف أحد الأعضاء الأربعة بعمل مسودة للنداء، بناءً على النقاط التي يتم الاتفاق عليها، بما في ذلك، المقدميَّة السِّياسية، التِّي تسبق التوجيهات.

ويقوم الشخص بصباغته، ثم تلتقي

هذه الهدئة مرة ثانية، لتستلم النسخ منَّ

عَقدت هذه اللّحنة عدة لقاءات بعد يدء الانتفاضة، وكانت هناك تقديرات مختلفة في البداية، ولكن بعد مرور أكثر من أستوعين، أصبحت هناك قناعة عند الجميع، بأن هذه الهبّة مختلفة عن الهدّات السابقة، وتتضمن مقوّمات

المسودة، وكل طرف يعيدها إلى مرجعيّته الحزبية لأخذ الملاحظات من جديد وبعد أخذ الملاحظات، يعودون للالتقاء ويتفقون على الصيغة النهائية. وهنا يُكُلُف نَفْس الشَّخْصُ الذي قَام بصياغة المسودة، بعمل الصبغة النَّهائية، ويقوم بكتابة أربع نسخ، يعيدها، في اليوم التالي، لزملائه الثلاثة الآخرين، كل منهم يأخذ نسخته ويقوم بعد ذلك كل حزب أو تنظيم بالطباعة والتوزيع على المناطق هذا التكليف كان يتم بالمداورة، بالتالي كانت كل أربعة نداءات تكون قد تمت صياغتها من أربعة أطراف. ويغلب على النداءات طابع التعليمات المشتركة، عمّا سيتم عمله خلال ذلك الأسيوع، ولكن يصبغ عامة قليلاً من أجل إعطاء الفرصة للمناضلين في المواقع المختلفة لأن

#### إبعاد عن الشارع

عندما اعتقل تيسير عاروري، للمرة الثالثة عام 1988، وأُبعد عن الوطن على إثرها، عتبرته منظمة العفو الدولية خُلال فترة اعتقاله «سجين ضمير». ولا تخلو تلك التجربة على مرارتها، من لحظات بتذكرها أستاذ الفيزياء السابق في جامعة بيرزيت بشيء من

الاعتزاز الآن: «قد تكون الوثيقة الوحيدة في التّاريخ، حتى الآن، التي حصلت على توقيع 1400 بروفيسور فيزياء ورياضيات في العالم، تلك التي حصلت عليها أثناء نضالي ضدّ الإبعاد، والتي وجّهت لإسحق رابين بصفته «وزير الدفاع» آنذاك. تقول الوثيقة «إن قرار إبعاد تيسير عاروري غير قانوني، حيث إنه إذا كان لديكم أي تهم له، فقدَّموه للمحاكَّمة وليس الإبعاد». وقد أجآب رابين عن هذه الرسالة في لقاء مع بعض نواب الكنيست، قائلاً لهم «إن إبعاده سيصنع مشكلة، وعدم إبعاده أيضاً هو مشكلة كبيرة، ولكننا لن

الصحافيين الأجانب، لأخذهم إلى المواقع أكثر ما أثر في العالم هو التكتيكات التي اتبعت في الانتفاضة. كما انبهر الجميع النداء، بمعنى أن الجماهير كانت تلتزم ببنود النداء الأسبوعي، حرفاً بحرف. حتى أن ضباط المخابرآت الاسرائيلية كانوا يصبحون قائلين «ما هذا النداء؟ من جهة أخرى، كانت الواقعية شديدة، ويسود إحساس بأن النداء كان يجيب ... بالفعل عن القضايا المطروحة. وسأعطى

الديمقراطية المشاركة

بين ضاحية البريد حتى القدس.

في بيرزيت أو في حلحول، لأن الشباب كانوا يتصرفون وفقأ للواقع وكانت التجارب تنقل. مثل العلم الفلسطيني تحدياً في غاية الأهمية، إذ كان الشياد يبتدعون طرقاً لكيفية تعليقه. وهكذا صرنا نرى العلم معلقاً على أسلاك الكهرباء بعد رميه عليها مربوطاً بحجر. ولأنه على سلك الكهرباء، لا يستطيع أحد إنزاله، بالتالي كان يبقى لفترة طويلة والكل يستطيع رؤيته. الشعارات التي كانت تكتب على الجدران، كانت تكتب، أيضاً، بالإنجليزية كما استخدمت

يريد الجميع أن يشارك بطريقته في الانتفاضة. وهذا الإسداع الهائل، أوجد

عملياً الشغل للجميع من الأطفال وحتى

غسّان. اتصل به وقال له أمامنا: «فيه



كانت هناك ثلاثة مستويات من العمل في

الصحافة. هناك المعلومات التي تنشرها الصحافة العادية المحلية. وهناك معلومات أوسع، حيث هامش الحرية أوسع، تصدر في جريدة الاتحاد والّتي كنا نرسل لها ما كانت تحجبه الرقابة المختلفة للترحمة والتغطية المواضيع التي لا تنشر في كلا المستويين السابقين، تصدر في نُشرة FACTS. بالإنجليزية، وتوزّع على المراسلين. وبعد فترة قصيرة، صرباً نهتم بإرسالها إلى

> ومثّل ذلك مشكلة كبرى، إذ لم يكن باستطاعتنا إرسالها بالفاكس، فكنا نضطر أن نرسلها من فاكس في الداخل، وكل مرة من مكان، وترسل إلىّ عنوانين، أحدهما في لندن والثاني في بـراغ. وهـنـاك، كـانـوا يـعـيـدون تـوزيـعهـا وطُبِأَعْتِها. بِالتَّالِي، كَأَنْتُ تُصلُ لُلْإِعْلام بعد أسابيع من بدء الانتفاضة، تغتر الوضع حين جاء صحافيون من العالم لتغطية الأحداث. وكان في JMCC فريق من الشياب بتحدثون الأنجليزية، لم يكن عددهم كبيراً، ممن كانوا يرافقون

للإسرائيليين أن يتوقعوا ماذا سيحصل العبرية في مناسبات قليلة، بالتحديد ما هنا بعض الدلائل. لقد كان ثمة هامشّ واسع للحركة عند المناضلين في المواقع،

ما يصلح منها للقيادة الموحدة، وكنت كبار السن من السيدات والرجال. وكان ممّن يقومون بهذا الدور. والحقيقة، لاحظ يتجلِّي في كل شيء، ليس فقط في بعض أفكارهم، التي كنا نتداولها في لجان العمل الشعبي في الزراعة والتعليم اللقاء الذي بيدو احتماعياً لا غير، كانت لأمن العام بدلاً من الشرطة، على سد تظهر في النداءات الأستوعية. الجميع المثال. أذكر بأنه كانت هناك رغبة دائمة لاحظ، ولكن الجميع تصرّف كأنه لم يفهم بين أساتذة بيرزيت للمشاركة والتفاعل الأمر. في كتاب ايهود يعاري وزئيف ... مع الانتفاضة. فتم تأسيس مجموعتين شيف حوّل الانتفاضة، تمت الإشَّارة إلى من الأساتذة، ولم تكن أي مجموعة تعرف أنه كانت هناك لجنة، ويبدو أن المعلومات عن أخـرى شيئاً، وكنا نلتقى مـرّة في المخابراتية التي حصلوا عليها أوصلتهم الأسبوع، على الأقل في لقاء يظهر وكأنة إلى أنه كانت هناك لجنة، ولكن الحقيقة لقاء أجتماعي، كنا نتداول فيه شؤون أن هذه اللجنة لم تكن سوى مجموعتين كانت تخرج أراء من كل شخص حسب تخصّصه وحسب رؤيته، وكانت هذه الأفكار التي كانت تولّد في اللقاء، يتم نقل

طه حسن في مخيم رفح

وليست محموعة واحدة. لاحقاً، ما لم ندركه إلا متأخراً، أخذت التحربة أهمية عالمية، حيث نُظر إليها على أنها تجربة فريدة من نوعها. ما فاجأني، أنه عندما طلب منى المشاركة في مؤتمر في استوكهولم، تشارك فده

مجموعة من الأحراب اليسارية من أميركا

اللاتينية وأوروبا وأسيا، فوجئت، وأنا الذي أعددت ورقة عن تجربة اللجان الشعَّدة خلال الانتفاضة، بأن المنظرين هناك كانوا يعتبرون أرقى شكل للتجربة لانسانية الديمقراطية المشاركة، هو تجربة الانتفاضة وعملية بناء اللحان الشعبية. ما هي الديمقراطية المشاركة، في النهاية؟ هي أن يشارك الناس في القرار الذي يمسّ حياتهم. ودليل أهمية هذه الترجمة على الصعيد العالمي، هو ما كُتب عنها ، ليس فُقط في سنوات حُدوثُها ، بِلْ أَيضًا مَّا كُتِبِ عَنَّهَا لَاحِقًا. كُون الانتفاضة استمرّت لفترة غد قليلة، فقد استطاعت أن ترسّخ ديناميكيات داخلية، قادرة على الاستمرار طالما أن المشاركين فيه عشرات ومئات الآلاف من الناس. وما

ستطاعت أن تقتل الانتفاضة، إلا بعد أن

تكالب عليها، ليس فقط الإسرائيليون

وأنظمة الرجعية العربية، بل أيضاً يعض

التلفزيون لم تكن فيه سوى قناة مصر

الأولى والثانية المليئتان بالمسلسلات

المللة غالداً، باستثناء مسلسل «الأبام)

الـذي لـم أضـع حلقة وإحـدة مـنـه، مثلًا

دوائر منظمة التحرير الفلسطينية.

الاعتبارات المحلية، ومن في تونس لا يستطيعون الإجابة عن احتياجات الانتفاضة والشارع، وانتهى الأمر بأن انتقلنا لنقاش القضية التالية. استمر الوضع هكذا، إلى سنة 1990، حين جرى تغيير في طريقة عمل القيادة الوطنية الموحدة، ككل، فقد أحيلت إلى لجنة إعلامية، من شخصيات معروفة موجودة في القدس، وقد كلفوا كناطقين إعلاميين، وكان دورهم إعلامياً فقط. في تلك المرحلة ألغيت لجنة التنسيق. وبطبيعة الحال، لم يستمر هذا الوضع طُوبِلاً، فقد تقرر إنهاء القبادة الوطنية الموحدة، حيث لم تتمكن من متابعة العمل لا من حيث القدرة على ذلك بسبب كونهم غير معروفين، وبسبب أنهم لم يكونوا قادرين على طبيعة العمل الذي كان مطلوباً، ففشلت. جاء ذلك لينهى الأجواء التي كانت سائدة بين أعضاء القيادة الوطنية الموحدة. وأذكر بأنه في أبريل/نيسان 1988، كان شولتس، وزير الخارجية الأميركي، مى زبارة للمنطقة سيذهب فيها إلى الضفة الغربية، وجرى اتفاق سرّي (حيث

محطات

مفصلىق

حنة التنسف الفصائلية وتشكيك ف. و. م

أثار الدهس المتعمّد للعمّال حفيظة الناس، وبدأت التحرّكات الشعبية بطبيعة

الحال في غزة، إذ تحوّلت جنازتهم في اليوم التالي إلى مظاهرة هائلة ضمت عشرات الآلاف. في لجنة التنسيق التي باتت تلتقي بشكل مكثف، جرى الاتفاق

على أن يصدر النداء. في بدايته لم يكنُّ أسبوعياً، قبل أن يستقرّ الوضع، لاحقاً،

وصار يصدر أسبوعياً كل صباح يوم اثنين. وقد تمّ الاتفاق على أن تشكّل هيئة نيادية موحّدة. كان كل طرف من الأطراف الأربعة في لجنة التنسيق، قد رشّح شخصاً، فعرفوا باسم «القيادة الوطنية الموحدة»، وكانت هيئة تنسيق. ولا بدّ هنا من الإشارة إلى أن تشكيلها لم يكن من أعضاء الصفّ الأول ولا من الصف

الثانى، بل من الصف الثالث في المراتب الحربية في فصائلهم. وهذا ليس سراً،

لأنه لمَّا اعتقلت «القيادة الوطنيَّة الموحدة»، كانت الأسماء معروفة، وبالتالي

ما أقوله بؤكد ذلك. منذ أن اتفق على تشكيل أول هيئة تنسيق قيادة وطنية

علاقته بي شخصياً، في الضفة الغربية، حيث كانت هناك قيادة منفصلة في

غزة. وتعتبر القيادة المركزية هي القيادة الموجودة في الضفة الغربية، أما في

مختلفة، مثلاً في نابلس وبيت لحم وعدة مناطق أخرى. وكانت هذه اللّجان

نُصدر بيانات، بالمناسبة، ولكن لم تأخذ حجم النداءات المركزية، وكانت توقع

لم تكن الانتفاضة بقرار من أحد. ولما أصبح لها كل ذلك الزخم والقوة، صارت

فسر لأي درجة كان مستوى التنسيق والتفاهم بين المسؤولين في القيادة

قيادة المنظمة تسعى لمحاولة احتواء الانتفاضة. الشيء الذي يسجِّل هنا، والذي

الموحدة في الداخل، هو هذه القصة؛ في أحد الأيام، جاءنا مسؤولٌ من فتح قائلاً،

إنه وصلته رسالة من تونس تطلب أن يُقرَّر النداء في تونس، وأن نرسل إليهم

ولكنه قبل أن ينهي كُلامه قال، نحن نعرف أنكم غير موافقين على هذا الكلام،

ونحن، أيضاً، لسناً موافقين. ولكن فلنتفق على طرح الموضوع في الاجتماع،

ونحن لن نناقش أي اعتراضات من الزملاء. وهذا ما تم، طرحوا اللوضوع،

وتم الرفض بناءً على أنه من غير الممكن تلبية هذا الطلب لأن النداء يحاكى

اسم القيادة المحلية، وليس باسم القيادة الوطنية الموحدة.

مسودة على أن يتم إصدار النسخة النهائية من تونس.

لقيادة الوطنية الموحدة وقيادة م. ت. ف

غزة فكان لها طابع محلّى، كما كانت قد تشكلت، أيضاً، لجان تنسيق في مناطق

موحدة، أصبحتُ الشخص المسؤول عن ممثلنا (الحزب الشيوعي)، وكانت

.. كانت اللقاءات السرية بين الولايات المتحدة وقيادة منظمة التحرير قد بدأت) أن يعطى الوزير الأميركي الضوء الأخضر ليلتقى بأربع شخصيات فلسطينية بي القدس، تعد من الشخصيات المحسوبة على النَّظام الأردني إلى حد ما، ولا ... علاقة لها بالقيادة الموحدة، وكانت هذه الشخصيات تقف ما يين السلطات الأردنية وحركة فتح. كان قرار القيادة الوطنية الموحدة ضد عقد اللقاء، خاصة ن هؤلاء لا يُسمح لهم بتمثيل الفلسطينيين ولا الانتفاضة، ولا يجوز أصلاً رار كهذا بمعزل عن رأي القيادة الفلسطينية في الداخل. بعد أخذ القرار بمنع اللقاء من دون حركة فتح، قال ما يلى: «بما أن هوَّلاء الأشخاص معدودون على فتح، اتركوا تنفيذ القرار لنا وحدنا، حتى لا تكون هناك إشكالات». وفعلاً، أخذ شياً فتح على عاتقهم إبلاغ الشخصيات الأربع بأنهم ممنوعون من الالتقاء شولتس بأمر من القيادة الوطنية الموحدة. الوحيد الذي ناقش قليلاً، كان لياس فريج، رئيس بلدية بيت لحم في ذلك الوقت، وأظهر لهم رسالة تكليفه المشاركة في اللقاء من باسر عرفات أرسلت إليه عبر الفاكس، وقال لهم «أنا أنفذ وامر القيادة»، فردّوا عليه قائلين: «نحن كنا نقول لك ممنوع عليك الذهاب إلى اللقاء، ولا نقول لك ممنوع أن تغادر بيتك». ولم يغادر أحدهم بيته. كانت تلك سالة هامة. طبعاً، جاء شولتس وانتظر ولم يأته أحد منهم، استشاط غضباً، ثم خرج مسرعاً من فندق «الأمريكان كولوني» وأعطى الصحافة تصريحاً مقتضباً جداً، وأكمل طريقه. وكانت هذه الحادثة بداية صراع خفى بين الداخل والخارج، بين القيادة الوطنية الموحدة، وقيادة تونس، التي اعتبرت أن كلمتها قد كسرت. (شهادة مسجلة قدمها تيسير عاروري لـ «العربي الجديد» الموقع الإنجليزي)

التجول ساري المفعول حتى إشعار آخر..

واللى بيتلع من بيتو بيعرض نفسو

كل هذه الأصوات ما زلت أسمعها الآن

وأنا أكتب هذه الكلمات في مرسمي في

بَارِيس، والتي ستبقى تبثُّ في روّحيّ

مقاومة سارية المفعول.. أبضاً حتياً

## خانيونس 1987: ألق الإصابة



حملونا، أنا وعلى، في سارة الإسعاف. كان الدَّمْ ينزف. ضحكتُ من الصل الشديد، أو عن فرحتى يتحقق شعرية

ألقيتُ بحقيبة المدرسة في الصالون، وكانت الأحداث مستمرة. وحين عزمت ن أخرج ثانيةً صرخت أمى: «لا تذهب لبعيد.. روح هات جرّة الغاز من دكانة

يومها، أخرجوا تلاميذ المدارس لتشسع شهيد. وكالعصافير، جروا إلى البحر حيث المستوطنات هناك. بدأنا رمئ الحجارة على أبراج الاحتلال العاليا وأصيب منا من أصيب. رجعتُ إلى البيت سالماً، وقد انتابذ شُعور بالنقص لأن أترابي من التلامية أصيبوا أو استشهدوا..

موسى». وخرجتُ بذريعة الجرّة.

كانت الأحداث على أشدّها. في كل ناحية رشــقُ لـلـحـجـارة ومـطـارداّت جـيـبـات «حرس الحدود» للمتظاهرين. بالصدفة، وجدتنى أجري مع اثنين من أبناء عمّى، ووراءنا تماماً جيب لحرس الحدود. ولأننا لا نملك أجنحة لم نطر. كنا قد وصلنا حارتنا، ولكن بقيت خمس دقائق من الجري لنبلغ بيوتنا. خانتنا أحسادنا الرباضية، فلجأنا لطلب الحماية في

دكان الحاج «موسى النجار». ونزلّ

الحنود خلفنا. قيضوا علينا. أحدهم

أخذ عكاز الحاج موسى، وانهال علينا بالضرب على كل مكان في أجسادنا. **جنديّ آخر دفع الحاج وأوقعه وحمل** مصفوفات البيض وكسّرها علينا. أخذونا في الجيب وداروا بنا ساعة على أطراف خان يونس، ولم يكفُوا عن التسلّى بنا. استهدفوا مفاصل أحسادناً بكعاب البنادق. كنا معصوبي العيون ومقتدى الأيدى. كوّمونا على بعض في زاوية الجيب. كنت أبكي وفم ابن عمي «أشــرف» علّـى أذنــى. كـّان يـقُـرأ قصارّ السور والأدعية على تفسه وعليّ.

والجندى يغلق علينا الباب: «تعال نقتل الجندى و... المجندة» وضحكنا. بعد نصف ساعة جاء جندي، وأخذنا إلى فى المركز العسكري (الذي تحوّل بقدوم السلطة لمدرسة تحمل اسم «أبو يوسف غرفة الكابتن يوسف. بدأ باستجوابنا وشتمنا. قال لى: «أعطنى رقم تلفون النجار») فرزونا بحكم السنّ: أنا بعمر أهلك»، وأعطيته رقم ابن عمى المحامي 14 سنة، وأشرف بعمر 15 سنة. أما ابن

هل هو قرأن كريم؟».

بحيث إنه ضمن الحدود المتَّاحةٌ ه

أشكال النضال؛ من إغلاق الطرق وضرب

الحجارة والمولوتوف كانت لديهم الحرية

لعمل ما هو ملائم لهذا السبب، ولأنه

لم تكن هناك مركزية شديدة، لم يكن

عمى الثاني، جودت، فحُوّل لمكان آخر

قلت لأشرف بنبرة طفل يفكّر بالانتقام،

هدية لكم عندى تعالوا خذوها». اعتبار أن عمره كان فوق الـ18. أخبره أن نصر وأشرف محتجزان أوقفونا صفا واحدأ وكان معنا عشرات وسيحبسان ويُرحُلان إلى سجن النقب المعتقلين من الأطفال والشبان. مع طول إن لم يحضر أهلهما. بعد ساعة وصل الصفِّ، كان يمشى ضابط غليظ ۖ بتكلُّم أبي وغُسّان وبعض الأقرباء. أوّل ما رآني العربية، وقف وسألنى: «ليش بتحدف حجار على الجيش»، قلت له: «كنت راىح أبتى بيد متورمة ووجه مجروح، نفخ في قبضته وضربنى أمام الكانس كفّاً، ُجِيبِ جِرة الـغـاز». بِصبق فـي وجِهـي، وقال له الكاين: «يا حج هسًا جاي تربّي وضرب الواقف خلفي كفاً. وضعوني، النك؟». أحبر الكابتن أبى على التوقيع وأشرف، في غرفة توقيف ضيقة وقدرة. على تعهّد بعدم تكرار ذلك، ودفع غرامةً وهناك، صرتًا ننظر إلَى بعضنًا البعض نبكى ونصمت وفجأة تناهي إلے قدرها 1000 شيكل، وهي كبيرة يومها أسماعنا ضحك هستيري سمعنا مجندة تتغنج مع مجنّد، وكانا يقتربان من باب الغرفة. سمعنا صوت نهنهات القبل على في الصف الثاني إعدادي. الباب الذي فتحه الجندي ظناً منه أن لا أحد في الغرفة، كي يأخذ فرصته منها واستطعنا رؤية صدرها الطافح المكشوف، لكن الحنديّ تفاحأ بنا كلعنة، يُصق علينا ورطن بالعبرية الشتائم وأغلق الباب

النقب وحكم عليه بالسجن سنة. يونس، وصوروني وكنت أعاني من كسر خفيف في يدي ورضوض ووجع عظام.

على أب مسن لا يعمل، لكن لم يكن له خيار وإلا سأحبس أسبوعاً، وقد اقترب موعد تُقديم الامتحانات النهائية، وكنت أماً أشرف فقد خُبِسُ أسبُّوعاً لتعذَّر دفع أهله الغرامة. وبمرور الأيام، عاش أشرف الدور، فكان في كل زيارة يومية يقوم بها المحامي غسان، يطلب منه إحضار السجائر. أمَّا جودت، فقد خُوِّل إلى سجن بعد التعهد بدفع الغرامة، فئكُ أسري، وأخذوني إلى مستشفى ناصر (نسبّة إِلَى حَمَالٌ عَبِدُ النَّاصِرِ) في غرب خان

هاني زعرب لم أفهم بداية معنى الكلمات التي كنت أسمعها تشخر في فوهة مكبر صوت محمول على سيارّة لا تكفّ عن الضجيج. وبعد الاستفسارات الملحّة

الانتفاضة والأحداث اليومية.

النص الكامك النص

الالكترونب الموقع الألكترونب

التصقت ذكرات أنام

«الأنام»، حنث العتمة

تسكت حياة طه حست

منع التجوك تلك

بأحواء مسلسك

والكآنة التى كانت

موازية لكآنتي

... منذ تلك اللحظة، دخـل قاموسى مصطلح «ممنوع التجول»، وعرفت

المكدسة بـ»شعر البنات» و »راس العبد» وبسكويت «الويفر» مغلقة، وكذلك بيت بنت الجيران مغلق، وحتى البحر مغلق بيتنا في مخيم رفح للاجئين يقع على تقاطع شبارعين، من الشوارع الكبيرة نسبياً. ووفق هذا الموقع، ستكون شبابيكه مرمى لأي شيء ممكن أن تقذفه

أن مدارسنا مغلقة، فدكانة أم ديًاب

والمدقِّقة التي كنت أنهك بها والديّ، عرفت بأن هؤلاء هم جنود من الجيش الإسرائيلي، ويمنعوننا من الخروج من

بأن الخروج من البيت ممنوع. وبما

أليات هؤلاء الجنود. التصقت ذكرى أيام منع التجول تلك بأجواء مسلسل «الأيام»، حيث العتمة والكأبة التي كانت تسكن حياة طه حسين موازية لكأبتى حينها؛ شكلُ البيت ولون جدرانه والضوء الأصفر الخافت للمصابيح، والأشياء التي كنت أراها بنفس الدرجة من الظل والنور في كل الأوقات، والتي أثارت في تساؤلاً: ماذاً يعنى أن تكون أعمى وقد خُلقت لترى؟ كانت أيام «منع التجوّل» تطول أحياناً: ففي إحدى المرّات، تواصل حتى 40 يوماً؛ ولم يكن بوسعى الهروب من هذا الاختناق سوى إلى المكتبة: حيّز صغيرُ

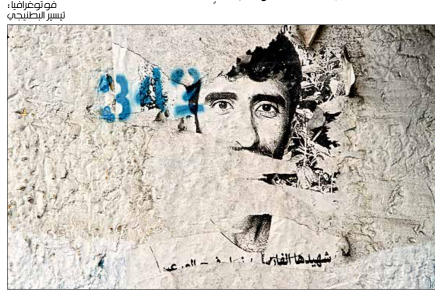
في نهاية البيت، تملؤها رائحة الرطوبة المختلطة برائحة الحبر والورق القديم وسم الفئران، ولكنها لم تكن مطلة على الشارع، وهذا الأهم. هنا بدات أقرأ على مضض، سيما وأن

عمتي جازيةً، التي كانت تبكي كلما شاهدت حلقةً منه تقول: «مسكن با طه». لكن في الحلقات الأخيرة عندما بدأت مرحلة تشكيكه بالدين والأزهر، . غيرت رأيها: «وَلْ.. الله ينكبكُ يا طه هذا كتف لو إنك مش أعمى!» ومن بعدها امتنعت عن مشاهدته. القناة الثالثة والأخيرة في تلفزيوننا كانت «التلفزيون الإسرائيلي» الناطق بالعربية، والذي كنا ننتظر فيه الأخبار

بتوقيت «أورشليم القدس» لنعرف عدد الشهداء في هذا اليوم، وعلنا نسمع أي خبر عن نهاية منع التحول هذا. من أُكثر تفاصيل أيام الانتفاضة الأولى رسوخاً في ذاكرتي؛ لحظات الفحر، عندما كانت تختلط الأصوات الآتية من كل صوب: صوت الآذان الآتي من رفح المصرية التي يفصلها عنا سياج حدودي شائك أنذاك، وصوت فايزة أحمد التي يعشقها أخي الكبير نهرو، وصوت فريد الأطرش ومحمد عبد الوهاب اللذين لم يسكتا في مذياع أبي، وكلما

المصورة على السابعة والنصف مساءً

انتهت أغنية لأحد منهما لعن «العيشة» بجملة مركبة تختصر الوضع المركب الـذي نعيشه، وحـرك المؤشـر بـحـثـاً عن أغنية أخرى.. وصوت عبد الحليم تارة وأم كلثوم تارة أخرى من صوب فراش أخواتي في الغرفة المجاورة، وصوت لجندي بلا وجه يسوق عربة تشخر نغمة شاذة بلغة عربية مكسرة: «منع



لفعل النكبة الثانية. في هذا الحوار، نتبيَّن ملامح معركة

اللغة العربية في فلسطين لدى مثقف جُمع في مسيرته

بين التأليفُ والتنظير في علم اللغة وبينُ النَّضالُ الصيداني

والعمل المجتمعات الوطنات. تصحبه في كل ذلك جدارة

## فى المواحمة

■ يستغرب بعضهم حفاظ الشعب الفلسطينيّ

نى فلسطين المحتلَّة عام 1948 على لغته العربيَّة

كجزء من تمسّكه بهويّته، كيف توصّف ملامح

لا أستهجن هذا الاستغراب، وأردّه إلى

عقود طويلة من الجهل والتجاهل

«العربيّين» لوجودنا عربًا فَلسطننيّر

ظلّوا في وطنهم الذي صار يدعى

سرائيل؛ فمنذ أن بدأناً نزور بعض

لدّول العربيّة جبَهَتنا فكرة يهوديّتنا

و إسرائيليّتنا حين قيل لهم إنّنا «من

سرائيل»، وكنّا نرى الاستغراب والدهشة

ى العيون! لا شكّ في أنّ الأمور تغيّرت

لآن. نحن نحافظ على لغتنا لأنّنا، بها،

نحافظ على هويّتنا وعروبتنا وانتمائنا؛

فالنكبة التي بدأت بالإنسان لا تكتمل

فصولها إلَّا تباللسان، وهذا ما تسعى

ليه الدولة العبريّة بممارسات جليّة،

أخرى خفيّة. عرفتِ الصهيونيّة منذ

لبداية وقبل النكية أنّ اللّغة تبنى الأمم،

ولنذا حرصت على عبرنية كل اليهود

لذين دخلوا فلسطين من أرجاء العالم،

يحملون لغات أوطانهم ولهجاتهم،

وغرست فيهم العبرية الاسرائيلية حديثة

لعهد لتأسيس شعب، وبنت مؤسساتها

الأكاديمية قبل آلـ 48 (التخنيون والجامعة

العبريّة)، لتُوضَعَ قواعد ترسي عليها

دولة؛ أرض وسيادة ولغة قومية وعلوم،

وفي الوقت نفسه نزعوا من الفلسطننيُّر

هذه المقوّمات، فلا أرضَ ولا سيادة ولا

تعليم، ولم يقضٌ مضجعهم إلّا العربيّة

وشيحةً قوميَّة، فحاولوا، رغمُ رسميَّتُهَا

القانونيّة، نزع هذه الرسميّة بالممارسة

لا بالتشريع، وكأنّ لسان حالهم يقول:

الزمن فاعلُ لا محالة فعلَه؛ كلّ ما حولك

يرغمك على إجادة العبريّة، لا التعليم من

لطفولة المبكرة فحسب، بل لا مناصبة

علاقة المواطن بالمؤسسة الحاكمة الناطقة

بالعبريّة، بربّ العمل العبريّ، بضرورات

عياتك البوميّة، تنقّلك، صحّتّك، قضاياك،

شُوارِعك، لأفتات المحالُ التحاريّة... كلّ

شيء ينطق بالعبريّة، وإن شئت الانخراط

عيُّ الدراسية الأكاديميَّة، فجواز دخولك

العَّبِريَّةُ، حتَّى إلى أقسام اللغَّةُ العربيَّةِ.

هذه، وعوامل أخرى كثيرة، تجعلك

تتعبرنُ قسرًا لتدبّر أحوال معيشتك

بطاقة موجزة

إلياس ذيب عطا الله، من لاجئى قرية إقرث،

ومقيم في حيفا. حصل على تكتوراه فلسفة

في فقه اللُّغة العربيّة ونشر عشرات الأبحاث

في علوم اللغة العربية. ومع رفيقة دربه الباقية

مديرة «جمعية الثقافة العربية»، شارك الدكتور

روضة بشارة - عطا لله (1953- 2013)،

إلياس في تأسيس مشاريع ميدانية كبيرة

في خدمة اللغة والهوية العربية. من كتبه:

«الْأَفْعَالِ الثلاثيَّة المضاعفة، معجم ودراسة»

(2013)، «معجم الأفعال الرباعيّة في اللغة

العربيّة المحكيّة في الجليل، تأثيليّ دُلاليّ»

(2010)، «المصطلّحات المستعملة في كتّب

تدريس قواعد اللغة العربيّة، وواضعوّها، عربيّ

إنكليزيّ، دراسة ومعجم» (2007)، «الأثول

الثنائيّة في العربيّة، معجم ودراسة» (2005)

«معجم الأَفْعال الرباعيّة في العربيّة، تأثيليّ

دلاليّ» (2005). «رسالة فيّ تيسير الإملاء

القياسي، دراسة ومعجم» (2005) «مُعجم

المصطلّحات القواعديّة الكلاسيكيّة» (2005).

هذه المعركة اللغويّة والمراحل التي مرّت بها؟

حاورته **ناهد درباس** 

يقف إلياس عطا اللمفب طليعة اللغويين العرب الذين يوثقون الصلة بين اللغة والهوية ومستقبل الإنسان العربب ومشروع تحرره، وهو فأن فلسطن المحتلة عام 1948 العمود الواسُط لَبيتُ العربية والعارف للبنات صمودها في مواجهة السّياسات الاستعلمارية، إذ يرم ُفي صمّود العربية إسقاطاً

# المقاومة اللغويّة هب الجهاد الأكبر

### النكبة لا تكتمل فصولها إلا بنكبة اللسان

## الأسرلة هي المنطلق في مناهج التعليم

والموطن، مــؤكَّـدة غـيـاب فلسطين والفلسطينيّين والنكبة، مروّجة للأسماء

■ هل تجد للمخاوف من اندثار أو تلاشي اللغة

في بعض لحظات الغضب التي تعتريني، حيَّنُ أجد نفسى مضطرًا لإفهآم طالب/َّة عربيّ/ة مفردة عربية بترجمتها إلى العبريَّةُ، أصرخ من يأسي الآنيَ ووجعي: في الوطن المنكوب ستسقط العربيّة آخر معاقل العرب هي صرخة وجع عاشق إن شئتم، وهي صرخة نفير وزعزعة ير برد حرات المسلم على فصحانا، فحالُها في الدِّاخل كحالها في أيّ بلدٍ عربيّ، بِلَّ لَعَلِّنَا فِي الداخِلِ نَستَشَعَرُ الخَطِّر بحساسية أكبر، ولذا تزداد «شراستنا» في الذود عن العربيّة. الخطر الحقيقيّ قدُّ يلحقُ بلغة الأمُّة؛ الفصحي عبرَ لُغةً الأمُّ؛ العامِّيَّة، وهذه تتعرَّضُ للاقتحام فعلًا، قسرًا فطوعًا، أي أنّنا انتقلنا من العبرنة إلِى التَّعَبِرُنِ، وِالعوامِل كثيرة، ذكرت بعضًا منها سأبقًا، ولأنَّنا نتمسَّك باللغة بروايتيها، نعمل جاهدين للمحافظة عليها، والتوعية إلى الخطِّر المحدق بها، المتمثّل في حقيقة أنّ الكفُّ عن التُّكلُّم بلغتناً، يعني أنَّ لغتنا لن تتكلَّمنا ... ستتكلَّمنا لغة الأخر؛ العبريّة، وستذهب الأنا الفاعلة المخبرة المخبر . عنها، والـ «نى» المتلقّية، والياء صاحبةً الملك والملكية والإسناد، بمدلولها الفردي

■ عملتم في «جمعيّة الثقافة العربيّة» على دراسة المناهج الدراسيّة باللغة العربيّة المفروضة من المؤسّسة الإسرائيليّة، في مشروع استغرق العمل عليه سنوات؛ ما هي أبرز نتائج هذا

في جمعيّة الثقافة العربيّة، أجربنا ثلَّاثُهُ أبداث شاملة، قُرأت المُناهج وكتب التدريس، وتفحّصت ما فيها من تشويه مضموني ولغوي، فعلى صعيد المضامين، هيمنت الرواية الصهبونية في كتب التاريخ والجغرافيا والمدنيّات

والعربيّة لغة محكومة مدحورة، تسمع منها ما تريد السلطة أن تسمع، تتعلّم منها ما تريدك أن تتعلّم، ومن هنا بدأت سياسة تهميش العربيّة وتشويهها، أملُّن أن تقع القطيعة بين الفلسط وأمّته وحضارته حرّاء برطمته بالعربيّا الخالعة من العربيّة.

> علاقتنا بالعربية وتشبّثنا بها نابعان من إيماننا بأنّ الأمم تسقط بسقوط لغاتها، وتبقى وترقى ببقاء لغاتها. وضياع لغتنا لا يعنى إلّا اندثارنا، وباطلً نضالناً وباطلة طموحاتنا إلى التحرّر والعودة والحقِّ... تمسّكنا بالعربيّة شرط مصداقيّة لكلّ نضال ومطلب. لا حقّ لأحد أن يبحث عن وطن وهو يبعثر لغته! هي معركة لغة ووجود فعلًا، يهدمون فنبني يهمّشون فيزيد تركيزنا، ينشرون اللح والغثّ، وننشر السليم البليغ، نرفض تغييب وإقصاء، ولنا كلمتنا عبر أفراد وأجسام أهليّة وقانونيّة، ولنا جمهرة من الطواقم التدريسيّة الواعية، وطلبة واعون لهويّتهم، ولمركزيّة لغتهم في الهويّة.

العربيّة أو طغيان العبريّة لدى فلسطينيّى الداخل

والجمعيّ، إمَّا إلى الجحيم، أو إلىّ الطُّقُوسيَّة، أوِّ لتنضَّافَ إلَى أملاكُ الْأَخْرِ.

ولأنِّنا عربٌ في وطننا، ولا نقبل ذلَّا

وَظلَيّة وانسلاخًا عن أِمتنا، نقول مقالة

الرافعيّ: «ما ذلت لغةُ شعب إلّا ذلّ، ولا

انُحطّت إلّا كان أمره في ذهاًاب وإدبار،

ومنٍ هنا يفرضُ الأجنبيِّ المستعمرُّ لغته

لرضًا على الأمّة المستعمّرَة»، ورغم كوننا

في محيط عبريّ، نعرف الجمعَ بين كرامة

لغَّتنا وكرامتنا، ونعرف أنَّنا تُوامَّان غير

و«مواطنتك»، بكلمات أخرى، أفقنا على واقع كون العبريّة لغة مهيمنة حاكمة،

آلاف الأخطاء اللغويّة، ونشرنا ما وقفنا العبريّة الوافدة الغازية، حتّى بات الطالب عليه في كلُّ مكان، ووصلنا إلى البرلمان الفلسطينيّ في غربة عن وطنه وتاريخه وقوميّته، وفي هذا المضمار جاءهم الردّ على أكثر من مستوًى؛ معلّمونا، على الغالب، بنقلون الحقيقة، ومؤسّساتنا تحيى بالرحلات إلى الجذور ما تعمّدت

العبريَّ، رغم أنَّنا لا نعوِّل عليه، ولكنَّذ أفلحنا في إلغاء الكثير من كتب التدريس، وفى إرغآمهم على وضع معايير لغويّة جليَّة تضمن السلامة اللغويَّة. ورغم هذه المعايير، ما زالت الكتب تعجّ بألاف إسرائيل إخفاءَه، وشبابنا، في أنشطتهم الأخطاء، فالجسم القيّم على إقرار الكتب لم يخضع لمعايير الوزارة، والظاهر أنَّه ووسائل تواصلهم، يُشيعُون الاسم العربيّ لكلّ مكان ومكان، بل يخترعون فوق القانون، بل هو القانون المتعمّد أسماءً عربيّة لأماكن عبريّة. أمّا على للتشويه، بتعليمات وزاريّة صهيونيّة

صعيد الأخطاء، فقد أزحنا النقاب عن



من جُسر الزرقاء

(جوزیف نویصر*ی/* 'لعربی الجدید)

المنطلقات. على صعيد المناهج في التاريخ والجغرافيا والمدنيّات، لا إخّالناً قادرين على إرغام الوزارة على التغيير، فالدُول لها جُيشان أساسيّان؛ العسكر، ووزارة التربية، فالتعليم سوط الغالب، ووكيل المتسلّط، ولذاً، علينا أن نبني مناهج بديلة مكمّلة.

 ■ جهاز التعليم التربوي الإسرائيلي هو من يحدُّد مناهج تعليم اللغة العربيَّة في المدارس والجامعات أيضا، كيف تعمل هذه المناهج أو ما

الأسرلة والصهينة هما المنطلق في مناهج التعليم، وتزييف الزمان والمكانّ في التاريخ والجغرافيا، كافيان لنسف فلسطينيتك وعلاقتك بوطنك، فأنت لا تاريخُ لك، ابتدأ تاريخ فلسطين يوم أقيمت الدولة العبريّة! فلسطين ما كانت في الوجود، بل كانت أرضًا خاوية خالية، ولا شعب فيها ولا حضارة ولا عمارة! مداها الرمال والمستنقعات والحشرات والملاريا! وكلُّ ما تراه اليوم هو من فضل «القادمين الجدد»، هذا ما يُغرس في أذهان أطفالنا وطلَّابنا، تُضاف إليه الدولة»؛ مصطلحات، رموز، أناشيد، تقالد، أعداد لا علاقة للعربيّ بها، تصبح بقدرة قادر من المقدّسات، تفتّت العرب . إلى قوميّات ومداهب وطوائف، وترجمته بخلق أجسام هجينة في وزارة المعارف ذات مناهج متغاثرة، تكرّس «القومية العدويّة»، و «القوميّة الدرزيّة»... والحديث جار عن «القومنّة الأرامنة» للمستحدّين! . وكلُّ ذلك من أحل انضواء هذه «الطوائف» في خدمة المؤسّسة، بدءا بالخدمة المدنيّة، واتَّتهاء بالَّخدمة العسكريَّة، قسرًا أو طُوعًا. لا أستطيع الادّعياء أنّ وزارة التربية تضع مناهج الحامعة بالتفصيل،

فالخطوط العريضة في الإجماع القومي

الصهيوني موجودة، أمّا المساقات، فلها

■ رغم أنَّ اللغة العربيّة تعتبر لغة رسميّة من الناحية القانونيَّة، إلا أنَّنا نلحظ تهميشًا تامًا لها من المؤسّسة وقلّة من يتعلّمها من الإسرائيليّين خارج الدوائر الأمنيّة، بل ونلحظ نوعًا من «فوبيا

التَّجِزِئَةُ الْأَقْلُيَاتِيَّةً كُما حَصل في ما بعُد.

ميّزها، يتِّسع أو يضيقُ وفقًا لنوع الكلِّنَّة، ووفقًا للَّأستاذ نفسه. لا نتحدَّثُ في إسرائيل عن مؤسسة لا تتسم بالفكر الصهيونيّ! من هذا المجلس العالى، نزولًا إلى الوزارَّة بأجسامها. هناك موظَّفُون عرب، لا يقرّرون في نوعيّة السياسات ولا

مقترنة بتواضع نادر

المناهج، هم «ظاهرة ديمقراطية» فقط.

لا أرى بديلا، الآنَ، سوى الاستقلال الذاتيّ، وفي أضعف الإيمان الاستقلال الثقاقيّ، في سائر الاحتمالات ستظلُّ الدولة العبرية مهيمنة على مناهج التدريس. القضيّة ليست تعليم اللغة العربيّة في دروس اللغة العربيّة ، فهذه لا تشكِّل إلَّا الجِّزء اليسير، القَّضيَّة في تدريس كلِّ المواضيع بالعربيَّة - عداً اللغات الأجنبيّة، وفي حقيقة كون كلَ معلم عربيِّ معلِّمًا للعربيَّة! مررناً بتجربة وجود مسئولين من العرب فَى وظائف كثيرة في الـوزارة، ولكنَّ هؤلاء ليس بمقدورهم أن يفعلوا شيئا مراقبتهم لسير العمل «الصبالح» لمدارس العربيَّة، هم منفِّذون لسياساتً، ليسوا واضعين لها. مررنا أيضًا بتجربة حِعلَ التّعليم العربيّ في جسمٍ منفصلٍ، وْتبيّن أنّ الفُّصل لّيشّ بَغَّايْة اتُّساع حيّز لحراك، بل بغاية التَّبَعِيَّة المُهِينَة المُتَّمَثَّلَةُ استعلائية التهودي ودونية العربي، وبشرعنة التمييز بين ضربين من التعليم في الوزارة نفسها، وبسياسة مفضية إلى

العربيّة» لدى الإسرائيليّ، سواء بالنسبة لرؤيتها أو لسماعها، هل مردّ هذا إلى السياسات؟ أم للمسألة جانبها النفسيّ والعنصريّ؟ هي رسميّة زائفة ومبتورة، الرسميّة هي اللُّغة العبريَّة فقط، وما يرسمه الحبرُّ

على الأوراق المؤرشفة لا يعني لي شيئا،

كفانى أن أشير إلى أنّ العربيّة ليست

لغة رسميّة في أيّ قسم أكاديميّ للّغة

العربيّة، وليستّ لغة رسميّة في أيّ من

الوزارات الإسرائيليّة. منذ بن غوريون

يعبّر عنه بخفوت حينا، وبنباح أحيانا؛

المحكِّ هو الممارسة، ونحن نعيشٌ إمعانًا

في التطرّف والعداء لكلّ ما هو عربيّ.

فصولها إلَّا بنكبة اللسان، ولـذا، فإن

نرى شراسة وحقد عدد من المشرّعين

الإسرائيليّين وهم يبحثون عن «مكانة

خاصّة» للعربيّة الرسميّة، وتزداد الأمور

قبحًا في الشارع اليهوديّ المعادي لكلّ

ما هو عربي، بحيث أصبح الحديث

بالعربيّة سببًا للاعتداء على المتحدّث

أصحابها بالعربيّة، لا عشقًا، بلَّ طمعًا

بالربح والتجارة. مردّ هذا كما أرى كامن

في حقيقة اعتقادهم بيهودية الدولة

وتُطلّعهم نحو الترانسفير، متلفّعين

بُكره العرُب والْفلسطينيّين، هي دائرة

شيطانيّة لا تعرف لها بدانة من نهانة،

موتور بحمل حقدًا، فيحمله حقده

وعنصريّته إلى الكنيست، وهناك يجد

منبرًا لفكره العنصريّ الموبوء ليسبغ

■ رغم قرابة العربيّة والعبريّة كلغتين ساميّتين،

قامت الحركة الصهيونيّة بنوع من غربنة العبريّة

ومحاولة لتقريبها، من ناحية المصطلحات، إلى

شرعنة على عنصريّته، وهكذا دواليك.

■ ما هي البدائل أمام المجتمع الفلسطينيّ، في ظلٌ هيمنةً المؤسّسة الإسرائيليّة على تعليمّ اللغةُّ

قال إن الجمال والرُعب يتلازمان جوهرياً في العمارة. من هذا المنطلق، تكون الهندسة المعمارية أداة لفهم الواقع السياسي. وبما أنه لا يوجد تقريباً في العالم مساحة إلا واستُعمرت، فإن آلمعمار الاستعماري مشترك عالمي لفهم أدوات السيطرة إلى عزل وحماية المستعمِرين وإقصاء

في سياق الاستعمار الاستبطان لفلسطين الذي قام باحتلال الأرض⁄ المكان، يملك اليهودي حصراً حق «التحربة المكانية». وهنّا نرى مثالاً «قانون أملاك الغائبين»، ودوره في طمس «تجربة» الفلسطينيين المكانية و»تغييبها» لحساب «مادية»



■ هل يمكن أن نتحدّث عن مشروع مقاومة لغويّة، بشكل خاصٌ في فلسطين وربما في مناطق أخرى من العالم العربيّ؟ المقاومة اللغويّة هي الّجهاد الأكبر فى فلسطين، وجهاد قىي غيرها؛ على لعرب أن يرقوا بالعربيّة لترقى بهم، وعلى المُؤسِّسات التَّربويَّة أن تَضْعُ والأهم من هذا وذاك: على المؤسّسات لأكاديمية إعلاء شبأن العربية بجعلها لغة التدريسُ والأبحاث الأولَى، نقولُ هذا، مع إيلاء اللغات الأخرى العناية الكاملة.



اللغات الغربيّة، كيف تقرأ هذه المحاولة سياسيّا؟

فكرة كون العربية والعبرية لغتين

ساميّتين تحتاج إلى توضيح؛ العبريّة

هنا هي «العبرية الإسرائيلية»، لا عبريّة

العهد القديم المختلطة بالسربانيّة/

الآراميّة، وعبريّتهم الحديثة هذه وليدة

الصهيونيّة لتأسيس أمّة ودولة، وقد

تشكّلت بالاعتماد على عبريّة العهد

القديم دون الاتّكاء على المصدر تقديسًا،

واستعارت الكثير من العربيّة الفصحى

والمعاصرة، والكثير من لغات البلدان التي

عاشوا فيها قُبل إقَّامة إسرائيل، وبخاصَّةً

الألمانيّة والفرنسيّة، ثمّ دخلت الانجليزيّة

لأنَّها اللغة الدوليَّة. إنَّ هذا الواقع ليس

الشرقَ وأسيا في كلُّ شيئ، إنَّه قبل ذلك

استحابة للغات اليهود التي حملوها حين

«هجرتهم» إلى فلسطين، وظّلُوا يتحدّثون

بها بكثافة في الخمسينيّات والستّينيّات،

إلىأنأحدثت «بوتقة الصهر» فعلُها، وولد

جيل جديد من اليهود لا يجيد إلَّا العبريَّة

الإسرائيليّة. تختلف هذه العبريّة من حيث

وهل هي مستمرّة حتى اليوم؟

تفريغ «المدن ألفلسطينية العربية» العبرية». فمدينة بافا مثلاً طالما مثلت «مشكلة» سياسية لقوى الاحتلال،

مستوطنة حلميش، أراضي قرية النبي صالح، شماك غرب رام الله (أحمد البظ/ العربي الجديد)

وإعادة اختراع المكان

والقانون إجراء معنوي وضع لإدارة

ويَحدث إنتاج «المكان المُجرّب» ضمن

عمليات البنى التحتية المادية كالنقل

والاتصالات؛ ولعل في مثال القطار

في القدس (يربط المدينة بمجموعة

منّ المستوطنات المحيطة بها) دلَّدلاً

واضحاً، وفي مثال آخر عمليات

بجعلها «مختلطة» وصولًا إلى «المدن

وهو ما دفع إلى تبنى استراتيجيات

متكررة ومركبة من التطويق والرقابة

والسيطرة، وهي أليات امتلاك المكان

«المُجرّب»، وصولاً إلى أن يصبح

المجتمع المحلى الفلسطيني 5% فقط

من المجموع السكاني لمدينة يافا في

بالنسبة للبُعد «المُدرك» في المكان،

المجتمع الإسرائيلي، في المؤسسات

هكذا نرى مدى التوازي والتماهي بين

عملية هندسة وإنتاج المكان معماريأ

ومدينياً، وما صاحب ذلك من أليات

وإجراءات وسياسات، وعملية إنتاج

وإدراك الوجود الذاتى والهوياتي

لَغُوباً، وكمّ العنف الّحاصل بين

والاقتصاد».

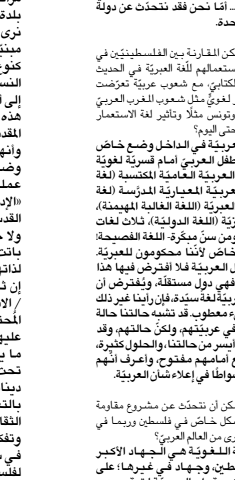
تركيبة «متروبولين» تل أبيب

معمار الاحتلاك

ى حالة فلسطن، فإن المستوطنات بُنْيت فوق التلال لتشرف من عل على القرى الفلسطينيّة، فتحاصرهاً وتُحْكم السيطرة عليها في الوقت الذي تؤمّن حمايتها لنفسها. «سطوح المباني في المستوطنات حمراء، تطبيقاً لما تمليه قوانس تخطيط المستوطنات، تساهم في توجيه

لذاتها، ولإدراك اليهود لها، مكانياً. إن ثلاثية: الهيمنة / الإقصاء-الإزاحة ر الاستدعاب قد توافرت في المكان المُحتل/المُستعمر، وهَى ثلاثية قامت عليها الكولونيالية وما بعدها، وهذا ما يدفعنا إلى مقاربة المكان الواقع دينامياتها من أدبيات الكولونيالية، بالتعاضد مع دراسات علم الإناسة الثقافي فيما يتعلق بالمكان والعمارة

وتفكيكَها نقدياً. التحرية المكانية الصهيونية قانونياً،





# خفةالمقاوم التي لا تحتمك

إن نقد المقاومة لا يستقيم من دون التماهب مع ظاهر تھا ، مع مسافق تَمكِّن النقد من الرؤية. هذه ضروريات من أجك معارسة أكثر فاعليّة، وإلا تجوّك النقد إلى «نقض»، حيث تُنتقد المقاومة بغية إسقاطها كخىار خلّاق

#### طارق خميس

عاش سفيان الثوريّ متخفّياً من بني عباس، إذ شارك بثورة يقودها إبراهيم بن عبد الله ضدّ المنصور. شوهد يوماً يقلُّب عشرة آلاف درهم، وهو يقول: لولاها لتَمندلَ بي بنو العباس» أي: استبدوا به وابتزوه، وبشكل حرفي «لاتخذوه منديلاً» يمسحون به مآ

وصفة) هو أنّ الفعل التحرّريّ إن لم يؤمّن شروط بقائه من ذاته فمصده (التمندل»، يحضُر حين يحتاجه لأخرون ويغيب حين يصبح حضوره

معلّلاً مأكثر مما يحتمل المشهد. وإذا كان المقاتل قد التكر طريقه تحت الأرض؛ لكى لا تتمندل به الجغرافيا؛ فَإِنَّ السيَّاسِيِّ مِازِالُ عَرِضَةَ لَّهُذَا التَمندل، حتى أصبح التنقل بين العواصم العربية، أشبه بالوقوف على أبواب السلطان. وهو أمر، ليس فقط غبر لائق بمقاومة تصنع خياراتها بِقَوَّة الحقُّ والسلَّاح، بل وأيَّضاًّ مُبعثِراً لأيّ إنجاز يمكن أن يراكمه الميدان. لامرنئية مقاتل الأنفاق؛ مكنته من مراوغـة الـطـيـران. والـسـيـاسـة الـتـى تتخفف من الأمكنة المادية ورواتت

الموظفين، هي أسهل حركة لمراوغة الفواعل السياسية المحدّقة بها. وهذا يشير للقرار الكارثيّ بالدخول في لعبة لسلطة، وماهى إلا بلدية كبرى، ولم يكن النزول عنها (تشكيل حكومة وحدة ُ طنية) بالسهولة التي جرى توقّعها. يخبرنا كتاب إيفان أريغوين «كيف يكسب الضعفاء الحروب « (2014) أن . العتاد الحربي كطائر «الباتروس» فى قصيدة لبودلير، وهو طائر يملك أجنحة ضخمة تمنعه من الطيران. في حرب الشيشان، عملت المدافع الروسية الثابتة ضد البروس حيث جعلت حركتهم أبطأ فسهلت اصطبادها من قبل المقاتلين الشيشان والسيطرة عليها. وينطبق الأمر ذاته على مقاتلي المحاكم الصوماليّة، فحين سيبطر وأ على العاصمة الصومالية «مقديشو» أصبحت إمكانية الإمساك بهم متاحة. لىست النَّخفّة هنا هي التَّخفّف من مسؤوليات المقاومة تجآه المجتمع؛ بل

هي تبعثرها داخله وفيه حتى تختفي الحدود بينهما. إنّها خفَّة المقاوم التي لا تحتملها أنظمة الرقابة الحديثة؛ لأنها لا تجرى

إنّ الرهان الذي نقول به - نحن أنصار لمقاومة - هو أنّ طريق «الحياة مفاوضات» قد أثبت فشلَّه. لكنّ الحرب الأخيرة على غزّة تجعل من محاججة

«مخیّم قلندیا»، عمك إنشائي لـ وفا حوراني الوسائل والنتائج محلّ شكّ؛ فنتكئ على المقاومة بوصفها خياراً أخلاقيًا، ولا نتحدث هنا عن خطورة خسارة ميزة عقلانية المقاومة، أي بوصفها خياراً عقلانياً مثمراً، بل الأمر يتعدى ذلك للتأثير على «الأمل». ليست غزّة اليوم إقليماً مُضافاً لمجموع فلسطين، بـل هني «موقع» بالمعنى الـوجـودي، نطل منه على أنفسنا

ونطمئن إلى وجودنا في التاريخ.

وليست غَزّة مجرّد شأن «إداريّ»،

فُوظَيفة هذا الموقع أن ينتج ويعيد

إنتاج الأمل باستمرار، والتلهف على

مغادرته؛ لا يجعل من الخطابات

البلاغيّة التي تحاط به، أكثر من ثرثرة

الخائف بصوت مرتفع في حلكة الظلام.

لا يجعل هذا الوصف غزة بداية المقاومة

ونهابتها؛ لكَّنَّه يجعَّلُها اليوم في

طليعتها. وهذه الطليعية لم تكن لتكوراً

دون مقدّمات من التضحية مارستها

جغرافيّات أخرى. فعلى سبيل المثال: ما

سقط من قتلى إسرائيليين في الانتفاضة

الثانية يصل إلى 1069 قتيلاً بنسبة

1 إلى 4 بالمقارنة مع عدد شهدائنا،

وكَانَ في هذه اللواحقة الثقل للضّفة.

وفي الثلّاثة حروب التي خاضتها غزّة

وحيدة، سقط ما نقارت 100 إسرائيلي،

ليس التنقك بين سياسيأ تمارسه

العواصم العربية عملأ

النقب عاد وحبدأ

بعد أيام من يوم الغضب الثالث (30 تشرين الثاني/نوفمبر 2013)، الذي قاده الحراك الشبابي، والذي شهد تصعيداً في المواجهات وإغلاق الشوارع في فلسطين المحتلة عام 1948، أوصل قضية الفلسطينيين في النفُّب إلى العالم؛ أعلنت الحكومة الإسرائيلية عن «وقف التقدم بقانون برافر لترتيب الاستيطان البدوى

اليوم؛ وإنما يجعل من سؤال «ما الذي إِنَّ «إِسْرائيل» هي برنامج وجوديً لَمُلاقَاة الأَضْرِينَ وَدَحْرِهُمْ إِلَى مَا لاَّ نهاية. إنها تستمد ماهيتها من إرادة سابقاً طَرحت الضُّفة سُـؤالاً لم تأخذه حرب أصليّة في فهمها لنفسها. فيما على محمل الجدّ، وهو ما الذي حدث «لفلسطينيي الـ 48؟» مع أنّ بواكير بدأ الفلسطينيون على طول مسار مواجهاتهم، يخوضون معارك يعرفون العمل العسكريُّ كانت من هنَّاك. مَا حدثُ يشير إلى عمليَّة الاستفراد بالجغرافيا،





ن المصالحة الفلسطينية الداخلية، بين

على سرير الموت، وليست المحاولات

القليلة التي تهزّها، مثل اتفاق الشاطئ

أو تشكيل حكومة الوفاق أو «زيارة»

الحكومة لغزة، إلا ناتجة عن الضغط

البائس على صدر الميّت لعله يفيق. إن

قراءة نقدية لمسيرة المصالحة، تعكس

حالة العجز الفلسطينية الداخلية،

وتدلل على واقع الصال الفلسطيني

من المؤكد أن المصالحة بصبغتها

الحالية لم تعد صالحة. ويبدو أن

ثمة مأسسة واضحة لعملية الانقسام

. الفلسطيني في بنية النظام السياسي،

لدرجة باتَّ فيُّها الْانقسام جُزءاً أُصياً

ومكوناً لا يمكن تجاوزه عند الحديث

عن النظام السياسي الفلسطيني. بل إن

الصيغ التي تُطرح للخروج من قتامة

اللحظة الرّاهنة تعكس رغية، بل في

بعض الأحيان حماسة، في التكيُّف

۔ حرکتی «فتح» و«حماس»، باتت ترقد

أي بنسبة 36 إلى 1. أداء الضفة المتفوّق

لا يُجعلنا نرتاح لما بات يعتبر تاريخاً

وقدرة تنظيمية جعل النقب يعود وحيداً، بخلاف شعارنا: «النقب ليس وحيداً».

#### «الحرم» لتقدمها في العُمر أو بسبب الثلوج، فيوقت يمنع الاحتلاك غرس أشجار حدىدة

حسام غوشة

مجَّوُف صُغِّيرُ لجمعً حبّات الصنوبرُّ

الخشبية الصغيرة، تلك التي يلتقطها

جدّي في طريقه من باب الأسباط إلى «المصلّى القِبلي» حيث تتواجد

الصنوبرات على جانبي الطريق.

شديد حتى لا تتفتّت الحبّة الداخلية

نكُّهة تأخذك إلى زمن خياليٌّ،

تمنحك شيئاً أشبِه بِالْنشُوة، كَأَنُّكُ

في ساحات المسجد التي تبلغ حوالي

144،000 متر مربع، ويخَّتلف تنوّعها

تأتى أشجار الزيتون في المرتبة

الأولتي من حيث الانتشأر، سواء

الزيتون الروماني الذي يفوق عمر

بعضه السبعة قرون، إضَّافة لزيتون

. «الـزرع الجديد» في مناطق مختلفة

وخاصة في المنطقة الشمالية

الشرقية، ثِمَّ تأتى الصنوبرات

والأشجار المُعمَّرة منَّ المَيس والسرو

وغيرها، والتي تتراوح أعمارها بين

تتوزع هذه الأشجار الكبيرة بانتظام

على الطرقات، وتلقى بظلالها على

المصاطب والأسبلة والساحات،

إضافة لبعض الورود والياسمين

خُلالُ السنواتُ العشر الأخيرة، وقع

والريحان وغيرها.

تتذوّق الشمس والهواء والأرض.

بحسب منطقة توأجدها.

تسقط الأشحار في

كَخيار استراتيجي للتحرّر، لا يكفي أن يكون أداء الميدان القتاليّ رشيقاً. لقد أعقب الانتفاضة الأولى «اتفاق أوسلو »، فيما حلّت «دولة أيلولّ» كطرحُ سياسيّ بعد الانتفاضة الثّانية. في كلتا الحالتين، لم تتخلف التضحية وأداء الميدان؛ وإنما تخلّفت السياسة. وسؤالنا عن انْفُصال الفعل العسكريّ عن منتجه السياسيّ ليسّ ترفأ، إِنَّهُ الكفيل بجعلنا لا نطرح مستقبلاً سؤالاً

خسارتنا لمفهوم «الحرب المفتوحة»

حعلنا نقاتل وعيننا على وقف إطلاق

الِنار، حتى وإن كنًا لا نستُحدَّه، الَّا

أنَّنا لا نتوقع غُيره. لم نعتد على خُوضُ

مواجهة ممتدة ومفتوحة بدون زمن

مغُلَق، ويعود ذلك في جزء منه للقدرة

الذاتية، وجزؤه الأكبر لثقافة سياسية

قدرت أنّ السلاح وظيفته التحريك لا

ولكى يعاد الاعتبار للمقاومة المسلحة

مشؤوماً أخر: «ما الذي حدث لُغزّة؟». طرحت المقاومة أهدافاً معيشية إدارية، كالمطار والميناء وخلافه. ودون رُبط هذه المطالب بسيادة توسع من مكانيات الفعل، جرى التعامل معها على أنها مطالب الحرب، رغم أنّ الحرب كانَّت دُفاعيَّة الطابع، أي أنْها تهدُّف لرد العدوان. وجد السياسيّ هنّا فرّصة ليدلّل على فعاليّة المقاومة وقدرتها على صنع الإنجاز. لكن حدث العكس، فما كان إنجازاً على مستوى الميدان لم بعد كذلك فور ربطه بأهداف معلنة،

.. إذ لم يكن بالإمكان تطبيقها في ظل ظُروفُ إقليمية متواطئة. لقد جرى الذهاب إلى القاهرة دون قاهرة تقف لصفّنا، وتم تغييب قوى اقليمية مثل إيران. وبإهمال الروافع السياسية، وَحِدتُ الوفود نفسها ضيفاً بلا دعوة. ولأنّ السياسة هي فن استكشاف العدّه

بحسب كارل شميت - فإنّ العدو هنا لم يجر تحديده بدقَّة، كما أنَّ الصَّديق ترسَّخت في الثقافة السياسيّة

الفُلسطينيّة ثنَّائيّة وهميّة هي ثنائيّة: «السياسة» و«المقاومة»؛ على اعتبار فتح تَمثُل الْخيار الْأول، فيما تمثُلُ حماس الخيار الثاني. فتح اختزلت السياسة بطاولة التقاوض، وجعلت الطاولة هي بداية الفعل السياسي

بينما اختزلت حماس المقاومة بالفعل الْمَادي على الأرض. هل ننسى أن السلاح يثبّت حقائقه على أرض الواقع وتأتى أنا الطاولة تتويجاً لهذه الحقائق؟ بدون مقاومة تكون السياسة فرصة للقاءات في الفنادق الفخمة، وبدون السياسة تكون المقاومة تضحيات مفتوحة لا

تحمل توقيعاً خاصاً لا يمكن اعتبار طقوس التنقل بين العواصم العربية عملأ سياسيأ تمارسه المقاومة، ولا التعويل على القانون الدولي (الذِي لا يُعوِّل عليه غيرنا بالمناسبة) عملاً شياستاً. لقد أصبحت الممارسة السياسية ذاتها

من الله مفكر فيه، ولم يطالب أحد بنتائج محددة. لقد بدأ الأمر وكأنّ الفاعل السياسي قد انتقل من النظر إلى السياسة على أنها سعى وراء أهداف محدّدة إلى معاملة السياسة على أنها

فى الواقع لقد ثابرنا على ممارسة سيَّاسةٍ لا علاقة لها بوظيفة السياسة؛ إنها «السياسة وقد تخفّفت من

#### بقيت الأشجار الحلّاق إلى عوامل طبيعية كتقدمها عدد ملحوظ من هذه الأشجار بفعل في العُمر، أو عدم استقامة بعضها، عوامل كثيرة. ذكرت بعض التقارير وكَّذلك للعواصف والثلوج وغيرها. غير أن ما يفاقم الأمر هـو منع سلطات الاحتلال زراعة أو إدخال أي شتلة لساحات المسحد منذُ سنوات. وتُفرض غرامات مشطّة وعقوبة

والترجيحات أنها بسبب الحفريات التى ينفذها الاحتلال تحت المسحد وهو ما استبعده مدير لجنة الإعمار العثم أبو خليل (المهندس بسام الحلَّاق)، والمُشرف على عمليات الترميم منذ 36 عاماً. عند حديثنا معه، أفادنا بأن «طبيعة حاولوا تهريب شجرة، كما تقتلع أي شتلات جديدة تتم تنشئتها خفية داخل المسجد من الأشجار الموجودة.

حىت تسقط

الأرض تحت المسجد الأقصى في غالبيّتها صخرية، ولا يمكن الّحفرّ فيها دون أن ينتج صوتاً»، وهو ما لم يلحظه أو يُبلّغ عنه أحد الحراس أو العاملين في المسجد. ويستذكر . العم أبو خليل، مثلاً، الأصوات التي نتحت عام 1984 حين حاولت سلطات الاحتلال الحفر من الجهة الغربية للمسجد الأقصى، وتحديداً أسفل سبيل قاتباي (مستغلين المساحة التي أُوجِدت للسبيل) في محاولتهم

تتساقط الحبّات في أيام الصيف مع للوصول أسفل قبة الصخرة. هبوب ريح بعد الظهيرة، ولها - بعد الحفريات في محيط المسجد موجودة أن «تطقُّش» غلافها الخشبي بحذر والعمل فيها مستمر منذ عقود، وكل ما سبق لا ينفي وجود حفريات تحت المسجد نفسه باستخدام مواد كيماوية على سبيل المثال، إلا أن ذلك تتوزُّع الأشجار على مساحات واسعة

يحتاج إلى تحقيق موسّع. عُودةً إلى الأشجار، فقد خلَّف ويخلُّف تساقطها فراغاً مخيفاً مؤلَّاً في روح المسجد ونفوس مريديه من البشر والطير. ثمّة بعض الأشحار التي سقطت كان يسكنها أكثر من مائتًى طائر، كالسروة الأولى المقابلة للمسجد القبلي على سبيل المثال لا الحصر. أمّا عن أسباب تساقطها، فتعود في الغالب حسب بسام

تفرض غرامات

وعقوبة بالسحن على حيران المسحد لو حاولوا تهریب شجرة

.. الشرقية من باب الأسباط إلى المسجد القبلي؟ الطريق الأخيرة ألتي اعتاد غالبية سكان القدس من المسلمين أن يسلكوها مودّعين ذكرياتهم، وسماء مدينتهم، وأشجارهم وأعشاشها

في خمس دُقائق تُقطع بها الطريق

بالسجن على جيران المسجد لو

ولا بد من الإشارة أيضاً، أن الاحتلال يمنع أي عملية حفر في المسجد

. الأقصى شواءً كان ذلك لزراعة شتلة

أو لأعمال الترميم في البنية التحتية،

كما يوضّح لنّا أبو تُخليل، ويتابع إن

«لليهود معتقداً دينياً يمنع الحفر

لأي سبب في المكان». وعن آخر المصاولات لزرع أشجار

جديدة، يقول محدّثنا إنها «كانت

عند زيارة رئيس حكومة السلطة

الفلسطينية رآمي الحمدالله» في خريف 2014. وقتها أحضرت ثلاثون

شجرة زيتون طول الواحدة منها

متر تقريباً، إلا أنه يعقُّب: «مُنعنا

من إدخالها، فوضعناها عند قبور

الشهداء خارج باب الأسباط، وعدناً

للرَّسفُ، لا نسمَّع بِمثل هذه التفاصيل

في الإعلام المهلل لـ «السلطتين» الفلسطينيتين أو «الأوقاف الأردنية»

التى يُفترض أن يكون المسجد الأقصى

وغيره من الأوقاف الإسلامية في

ماذا لو استمر الأمر على هذا الحال

خلال السنوات القليلة القادمة؟

حين تسقط الأشجار، ولا يأتي من

يُكمل مشوارها. كيف تكون الطَّريق

القدس تحت حمايتها و «سيادتها».

في اليوم التالي ولم نجدها».

لحوء

العتاب السوري

والدرس الفلسطيني

مناك اعتقاد طاغ لدى عددٍ، ليس بضئيل،

من المثقفين السوّريين أن الفلسطينيين لمّ

الفلسطينيين وقف موقفاً مناصراً للثورة

السورية. سواءً أيام كانت ثوريتها ناصعةً

جليةً أو بعد أن استُحالت حرياً ضروساً

. یا کی است النظام و تدخلات القوی الفوی

موقف هؤلاء المثقفين السوريين يطالب

بموقف أعلى صوتاً من عدد أكبر من

ب الفلسطينيين، إن لم يكن مطالباً بموقفٍ

راضح من كل الفلسطينيين. هذا التوقع أ

صورة الفلسطيني عندهم واحدة من اثنتين، فهو إما أن يكون مناضلاً

أمميأ فدائيا حبيسا لثقافة الستينيات

والسبعينيات. وهذا الفلسطيني لا يرونه ولا

يعرفونه سوى من كتاباته ومن صوره في

الجرائد وعلى الشاشات. يُكِنّون له احتراماً

وشيئاً من التقديس، وإن تراوَح شعورهم

بعد بين وهو إما أن يكون لاجئاً في أسفل الطبقة المتوسطة أو عاملاً مُياوِماً يعيش في المخيّم

أو في حي فقير كانوا يأنفون زيارته طوال

و عي سي سير حس يسر ريارد سور عقود الاستبداد. إن هم رأوه في شوارع المدينة في مكان عمله أو في دكانه، نظروا إليه شزراً وحتى اشمئزازاً إذ يرون فيه

ر ... سبباً سهلاً في اضطهادهم كمثقفي عواصم من قبل السلطة الدكتاتورية التي

والعشرين يستعصى على أي تنميطً.

الفلسطيني في القرنّ الحادي والعشرين

يكتب بالألمَّانية من قرى باڤاريا، ويكتب

بالعربية من القدس وحيفا، وبالإنكليزية من

نيويورك ولندن، وبالفرنسية من بروكسل

الفلسطيني في لبنان يبحث عن عمل كريم وفيزا ولو إلى آخِر الأرض، والفلسطيني في

- يو دوء ي مرو دوي ويقلَّص فلسطينيته عمّان يبالغ في أردنيته ويقلَّص فلسطينيته

سعياً وراء ترقية حكومية تضمن مستقبله

في الأردن. الفلسطيني السوري اللاجئ من الجيل الرابع قد يقاتٍل مع الثوار في درعا،

وقد يتزوج هولنديةً من أب فلسطيني من

لبنان سبقه في اللجوء إلى هولندا بـ 30 سنة

من المفارقات أن هؤلاء المثقّفين السوريين في

. هرباً من ذات السبب: جنود وحدود العرب.

أكثر لحظات تاريخهم تماهياً مع التجربة

لمعنى الفجيعة والنكبة. إنهم يصدّرون

الفلسطينية يقفون موقفاً يخلو من التفهم

أحكاماً على الفلسطينين لو طيّقوها على

الشعب السوري ذاته لفشل أكثر من نصفه

في امتحان الولاء للثورة بينما هم يدعون

موقف هو لاء المثقفين النخبويين يذكّر

بمواقف المثقفين المحافظين في أوروبا

وأميركا. فتراهم في إثر كل عمل إرهابي

يطالبون من كل مواطن مسلم أو عربي

الظهور على الملأ وإعلاًن موقفٌ مدينً

وشاجب كأن مسؤولية العمل تقع عليه

خُبر الفلسطينيون، لعقود طويلة، العزلة والوحدة السياسية. وتعلموا أن عدالة القضية لا تُفضى لتضامن أوتوماتيكي. ما يتمتع به الفلسطينيون اليوم من تضامن

واسع في العالم مع قضيتهم إنما أتى نتيجة عملهم السياسي والثقافي الدؤوب لعشرات

وكارثية الأبعاد لا يجوز لها أن تعميهم عن

ضرورات العمل التضامني من ملاقاة الآخر

العربي وغير العربي على على مُلاته في منطقة

تحترم أولويات ومشاكل وصراعات هذا

لا يعنى هذا أن على السوريين أن ينتظروا

عقوداً قبل أن يروا عدالة قضيتهم ظاهرةً

يِّنةً في أرجاء الأرض، ولكن مما لا شك فيه

أنهم سيختصرون الطريق على أنفسهم بما

لا يُقاس إن هم تعلّموا الدرس الفلسطيني.

وأوله أن الفلسطيني كما السوري إنسان

يصيب ويخطئ وأن عليه ترتيب أولوياته؛

فحلاء عدالة قضية ما، لا تضمن بالضرورة

السنوات. تعلمواً، بعد قدر من الأخطاء والانتكاسات، أن قضيتهم وإن كانت عادلة

في الوقت عينه تمثيل أوسع قطاعات الشعب

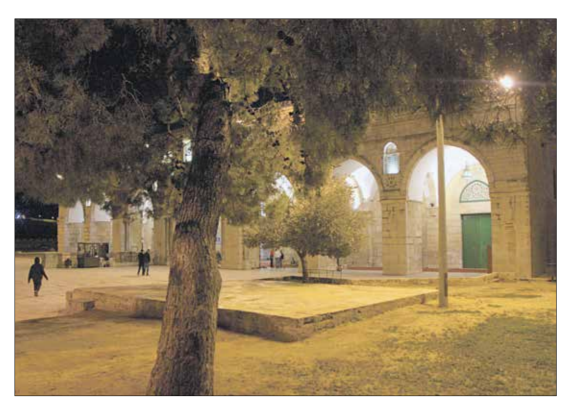
تجاهه بين الشفقة والتضامن من بعيد.

السوريين وغيرهم من العرب.

إِسْكَالِّي إِلَى حَدٍ بعيد. هو تَجلُّ جديد لمُوقف عتيق من الشخصية الفلسطينية في مخيال

لا ينكرون أن عدداً يسيراً من المثقفين

بنصفوا قضيتهم. والقائلون بهذا الاعتقاد



# في نقد مصالحة متتة



سهيك سالم، 220 × 100 سم، غزة 2014

## مع إفرازات الانقسام على الأرض وفي

بعدما جرى تقطيعها لجغرافيات،

وتنويع وسائل التعامل معها

قانونياً، ولم تتراجع عنه إسرائيل أو

تتنازل، ولم تفعل سوى أن بدّلت الخطة،

فأصبح تمرير المخطط يتم بشكل بطيء

فقط، تعرّض أكّثر من 598 مبنّي للهدم في

القرى «غير المعترف بها»، و«المعترف» بها

أيضاً. إن غياب رؤية استراتيجية للنضال

(حيفا/ ربيع عيد)

التي تغط في سبات موت اكلينيكي، عملية السلام. لاحظ استخدام مصطلح «عملية»، وهو التوصيف الأثير للإدارة الأميركية للإشارة للمفاوضات الماراتونية بين «الفلسطينيين» و«الإسرائيليين».

فُّ «مسيرَّة السلاَّم» التي ظنّ البعض أنها لن تطول أبعد من انتهاء الفترة الإنتقالية، احتفلت ببلوغها العشرين عاماً. أعوام الأنقسام ظنّ بعضهم أيضاً أنها مجرد جولة حوار في القاهرة ويتم تطبيب الجراح، ها هي تبلغ عاماً بعد

آخر دون أن تؤتي ثمارها. الأهم في كل ذلك، إن نتائج العملية ليست مهمة بقدر أهمية أستمرار العملية ذاتها. يمكن الظن أيضاً - بما أننا استخدمنا كلمة الظن كثيراً - أن الأمر مجرّد صدفة، غير أن السذاجة وفيما لا يمكن تختل لحظة أكث

وتدميرها لعشرات ألاف المبانع

سوداوية ينغلق فيها الأفق أمام لفلسطينيين أكثر من تلك الراهنة، فإن الحل الوحيد الممكن أمام الفلسطينيين، والمتمثل في تجسيد المصالحة، يغدو مع الوقت أكَّثر بعداً، والطريق إليه أكثر وعورة، وخصوصاً في ظل حالات الشد والجدب والتراشق الكالمي بين طرفي

#### ما بعد العدوان

وبعد عدوان إسرائيل على قطاع غزة في صيف 2014 على مدى 52 يُوماً، والمنشأت وقتلها لـ 2174 شهداً وجرحها لأكثر من عشرة اللف مواطن، وعمليات التهويد المستمرة في الضفة الغربية والإجراءات القاسية بحق المدينة المقدّسة سكاناً ومكاناً، والتوسّع السرطاني للاستيطان؛ ورغم استنسال الشعب القلسطيني سواء من خلال مقاومته الباسلة في قطاع غزة خلال العدوان أو تصديه ومواجهاته مع قطعان المستوطنين والجنود يومأ

تشهعملية المصالحة الفلسطشة، التی تغطفی سات موت اکلینیکی، عملية السلام

واقعاً لا يمكن النظر في أفقه بعيداً فالمقاومة الفلسطينية دون وجود أجندة سياسية متفق عليها، تتحوّل مع الوقت إلى عمليات دفاع عن النفس وردات فعل على تصرفات الاحتلال. كما أن المسار السياسي المغلق والمفاوضات التى لم تعد تجدي لن يُنجِحًا في جلبُ أيُ شيء للشُّعب الفلسطيني ما لم يتم تفعيل كل أدوات

النضال التحرّري بغية تحقيق صلابة

ميدانية تدعم الموقف السياسي. المؤكد

الوحدة الوطنية معطلة وغير منجزة.

وإذا كانت المصالحة لن تُنجز عبر

بيوم في الضفة الغربية، إلا أن ثمة

أن مثل هذا لن يتحقق طالماً كانت

الشعبى كعنصر ضغط

ولعلّ وقود الانقسام الحقيقي لحرائق الانقسام الفلسطيني الذي بدأ في عام 2007، هـٰم هـؤلاء المواطنون الموزّعون بين شبياب عاطل عن العمل، وعمّال مهرة لا يجدون ما يبلون فيه رمق أطفالهم، وطلبة ومرضى عاجزين عن الخروج عبر المعابر، وهم أصحاب المشاغل والمصانع المعطلة بسبب عدم توفر المواد الخآم، وهم المزارعون والصيادون والحرفيون وغيرهم. كل هؤلاء ظلوا على هامش النقاش، كأن الأمر لا يعنيهم، رغم أنهم المتأثرون

المباشرون بعملية الانقسام وتعثر

خطوات المصالحة في أكثر من مرة.

لاتفاقات العلوية بين التنظيمات، فإن

الأمل الوحيد المتبقى لإنجازها يظل

عبر إرادة شعبية تضّغط على صدر

المريضُ الميت لعل الحياة تـدُّت فيه

إن واحدة من أهم إخفاقات العملية

لوطنية الداخلية ُهَى تحييد المكوّن

«المصالحة» وبعثها من موتها هو

هيمنَّ خلالَهُ خُطاب اشتغل على تأبيدً مقردات الانقسام في الوعي العام وقود الانقسام الحزبي إلى التمثيل الذهني

وتطوير تفسيرات انتقلت منّ الحيّر لقد تعذر، عبر السنوات الثماني الماضية، إنجاز المصالحة بفعل قوي ذاتية، ناهُيكُ عن إمكانية استحضّار تأثير القوى الإقليمية والدولية في ذلك بدءاً من إسرائيل والولايات المتحدة، مروراً بمصر ووصلولاً إلى إيران. لكن المؤكد أن ثمة رغبة فلسطينية غير ناجزة، فكيف لها أن تنحز شيئاً خارجها؟ إن ما يفتقد اليوم لتحقيق

الإرادة، التي لا تتوفر للأسف!

وتدريجياً، بدت عملية المصالحة

كأنها صراع آخر، بل تحوّلت إلى جزء

من الانقسام ويمكن لمتتبع لمسيرة

المصالحة، النتى توقفت في أكثر من

محطة وانتهت إلى أكثر من اتفاق

فاشل، أنَّ يقفُ علَى عشرات الشواهد

التي تشيّر إلى هـٰذا التحوّل الّذي

حتمية ولا تسريع إيجاد حل منصف (نيوپورك)



#### بالصورة

على حافة الساحل الفلسطيني تُركِت قرية لمصيرها، منهكة ومحاصرة، لكنّها منتشية بتفاصيل أهلها.عند تلك الحافة يصحو توفيق ليرتب تدُفّق المُوج ويغتُسل بالضوء المتسرّبُ إلى غرفة مسكّونة بذكّريات الصيادين



## وقفة عند جسر الزرقاء

#### سامي علي

تتجمّع في كيلومتر مربع ونصف. شارع حيفا - يافا الرئيسي شرقاً، وبين الجدار الترابى الهائل من جهة المستعمرات الإسرائيلية ثراء وبين إحدى أكثر البلدات الفلسطينية فقرأ، وبين «المحمية الطبيعية» ومستوطنة «معجان ميخائيل» ووادي التماسيح

متناهية الصّغر ومزدحمة، يقطنها 13

رقعة محاصرة ومزدحمة، يقطنها 13 ألف إنسان، اسمها جسر الزرقاء. القربة العربية الوحيدة التاقية على ساحل فلسطين بعد النكبة، والتي عقود، سياسات التمييز والتضييق

يحول دون نموها وتطورها رغم مآ تتسم به من خصال وكنوز طبيعية

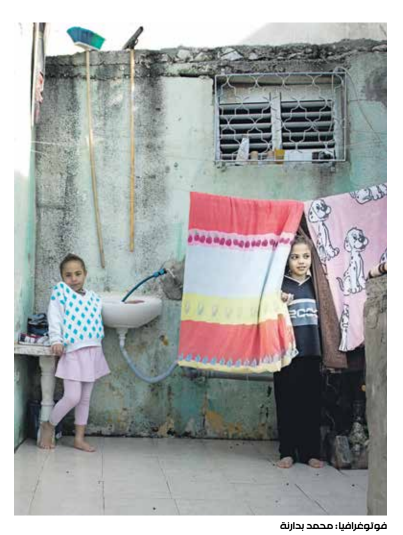
تمثِّل القرية حيِّزاً مفقراً نتيجة للظروف السابقة، فنسبة العائلات الفقيرة تصل إلى 80%، وتعانى أزمة سكنية وقلة في أراضي التطوير والبناء، ويعيش سكانها تحديات وصعوبات اجتماعية واقتصادية، ويعانون نقصاً فى المرافق وبنية تحتية هشة وعمراناً فوضويا ارتجاليا نتيجة السياسات الإسرائيلية المفروضة عليها.

غالبية السكان عمّال وأجراء يتقاضون رواتب زهيدة، و39% من النساء هن كادحات معيلات لأسرهن، ونسبة البطالة تصل إلى نحو 20%، ونسبة خريجى الجامعات والدارسين فيه

واجتماعي واقتصادي وجغرافي لكنها ورغتم ذلك، لم تفقد هويتها الفلسطينية وعفويتها الوطنية













#### غدير أبو سنينة

عام 2075، ساكون قد بلغت من العمر 95 عاماً، هذا إذا ورثت جينات طول العمر من جدّتيَّ لأُمّي وأبي. على الأغلب، ستكون أعضاء جسدى تعمل كماكينة مهترئة يحتفظ بها الناس من باب الوفاء للأشياء القديمة. وفي أفضل الأحوال، سيحيط بي الأبناء والأحفاد منتظرين أن ينفّذ بي أمر الله، المهم حينها. بماذا سأهذي؟ «ستّى بهيّة» - جدّتي لأبي - ماتت والعالم ينتظر قدوم عام جديد. تقول هويّتها الشخصية إنها وُلدت يوم 1 كانون الثاني/ يناير 1921. لسنا متأكدين من ذلك، لكنها ماتت بعد ذلك التاريخ بـ 94 عاماً بالتمام والكمال. برد شديد كان يلفح عمّان. ولم يكن بوسع العجوز التي تعلمت . من نكباتنا ونكساتنا، أنَّ النِّعم -كالأرض والبيت إلى زوال - أن تُشعل المدفأة لوقتِ طويل، أو لدرجات أعلى. كانت تفكِّر على الأغلبِ أنَّه لن ينفعها سوى التوفير في ظلِّ ظروفٍ سيّئةٍ عايشتها، ولن يُفلِّح ظرفا الزّمان واللكان الجديديْن في تغيير فى أيّامها الأخيرة، تهيّأ لها أنها في بيوت أبنائها الدافئة في مدينة أريحًا. وكانت تحيل السبب في دفئها إلى أنّ جوَّ أريحا أدفأ من جِّقّ الخليل، رغم تفضيلها الأخيرة دوماً، لتظن أنها تنتقل ما بين أريحا والخليل كلما تغيّرت عليها أجواء البيوت. لفظت ستِّي أنفاسها الأخيرة في عمّان، لكنّها كانت قد ماتت فعلاً -كما تعتقد - في الخليل. قبلها بثلاث سنين، وفي ذات المدينة (عمّان)، ماتت «ستّی نوّرز» -

حقستها الليئة بالأدوية صورة عن وصفة طبيّة احتفظت بها منذ كان عمرها 12 عاماً من طبيبها في يافا. كانت تلك أحد الأشياء التي تُشعرها أنَّ المدينة ما زالت مُخلِصةٌ لها. كما أنها إحدى الطرق التي استطعنا من خلالها تخمين عمرها؛ إذ كانت الوصفة مؤرّخة بتاريخ 1932. لم نكن نشاهد ستِّي نورز، إلَّا وهى متسمِّرة أمام نتشرات الأخبار. ولم تكن تجالسنا إلا لتحدّثنا عن البارود الذي دأبت تصنعه أيّام الانتداب البريطاني في فلسطين، والذي كانت تشترك مع الثوار في تهريبه. جالت «ستّى» في أيامها ّ الأخيرة في شوارع يافا. وكانت تنادى على محمد جمجوم، أحد الشهداء الثلاثة الذين أعدمتهم سلطة الانتداب البريطاني عام 1929، مردّدةً الأهازيج التي غُنّيت فور إعدامهم، من دون أن تنسى المرور بمدينة الله التي قضت بها جزءاً من طفولتها. كلَّ ذلك وهي ممدِّدة على سرير تذكّرتُ جَدَّة الشاعر الفلسطيني

جدَّتي لأمّي - التي كأنت تحمل في

الهندوراسي رولاندو قطَّانِ، وقدًّ خرجت من فلسطين طفلةً في بدايات القرن العشرين. حين أصيبت بالزهايمر، عادت للحديث باللغة العربية، تماماً كما كانت تفعل قبل الشتات. ماذا ستفعل فلسطين حين تفقد ذاكرة الجدّات؟ النساء اللاتي التقطن صورها وهَذيْن باسمها حين ترحلُ الجدّات، يغادر معهنَّ

جزءً من التاريخ. ألبومٌ من صور «البلاد»، يُدفن في بلادٍ أخرى، وجزءٌ من الذاكرة يضيع. الصور في ذاكرتي الآن، لا علاقة لها بالخليل التي أنتمي بالدم إليها، ولا بفلسطين التّي أحمل هويَّتها الدولية حقّ العودة.

- في عامي الخامس والتسعين، بماذا

(ماناغوا/نيكاراغوا)

ھىئت انطوان شلحت شوقى بن حسن تحرير نجوان درویش

للتواصل: pal@alaraby.co.uk