### فموم شعالة

تقف هذه الزاوية مع شاعر عرس في علاقته عع قارئه وخصوصات صنعته، لا سما واقع نشر لشعر العربي المعاصر عِمقروئيته. «أتصنَّاب أن بستمرّ الشعر العربي في تجديد ذاته والتعبير عن لإنسانية حمعاء»، يقول لشاعر السعودي

# لنقرأ المتنبّي والمعرّي قبك بيرس ورامبو

### تيزان (السعودية) . **العربي الجديد**

إبراهيم زولي

■ ما الهاجس الذي يشغلك هذه الأيام في ظل ما يجري من عدوانِ إبادةٍ على أ غزة؟

فَى كلّ يـوم، ومنذ نحو تسعة أشبهر، عقبَ سمَّاع نشَّراٰت الأخبار، ترشيح شاشية التلفاز دموعاً سوداء وغازات سامّة وجثثاً تملأ رضيّة الغرفة. أقول لك إنّ الدُّم في جهة والكتابة في جهة أخرى ربّما يكون الدّم إلى

■ من هو قارئك؟ وهل تعتبر نفسك شاعراً مقروءاً؟ فكرة المتلقّى لا تغويني. المبدع الذي يستجدي التصفيقِ، أو يكتب وعينُه على المتلقّى، لا يُحترم نصُّه، حيث لم يعد الشاعر ذلك «النبيّ» أو الحاوي الذي يسعى إلى معنى أو فكرة جديدة لإيصالها إلى المتلقّي تخلّى الشاعر عن دوره التقليدي في الذهنيَّة على عاتقه هي التي تخلُّت عنه بـَّاتجاه

■ كيف هي علاقتك مع الناشر، هل لديك ناشر وهل هو الناشر الذي تحلم به لشعركِ؟ أعترف بـأنَّ الناشر المثقَّف والمتنوّر لم يعد موجوداً في المشهد الثقافي العربي.

عن معرض «مجموعة الفنّانيت العشرة: هويّة منفتحة على الوجود»

أغلب الناشرين أشبه بالورّاقين، لا يعرف من مُحتوى الكُتاب الـذي سيطبعه إلّا كم سيجلب له من مال، ولا يعنيه، من قريب أو بعيد، المنجز المعرفي الذي سيضيفه للناس. هذا قد يختصر علاقتي بالناشر.

■ كيف تنظر إلى النشر في المجلّات والجرائد جُلّ الكّتّاب العرب تعرّفنا عليهم عبر زواياهم

في الصحف والمجلّات، وهذه الظاهرة التي تمتد لأكثر من قرن، ليست بدعة عِربية بل هي ظاهرة عالمية، إذَّ تجد روائياً بقامة دوستویفسکی نشر فصول روایته «فی قبوي» في إحدى المجلّات قبل أن يدفع به إلى المطبعة. وعربياً، نشر نجيب محفوظ فصولاً من رواية «أولاد حارتناً» في جريدة «الأهرام»، قبل أن تصدر في بيروت، والمفارقة الطريفة أنَّها مُنعت من النشر في القاهرة بعد أن نُشرت في الصحيفة. النشر مهمٌّ جدًّا نفسه قبل أن يلتقي القرّاء.

■ هـل تنشـر شـعـرك عـلـى وسـائـل التـواصـل الاجتماعي، وكيف ترى تأثير ذلك في كتابتك أو كتابة زملائك ممن ينشرون شعرهم على وسائل

وسائل التواصل الاجتماعي فضاء مفتوح

■ هل توافق أن الشعر المترجم من اللغات الأخرى هو اليوم أكثر مقروبية من الشعر العربي، ولماذا؟ من الصُعب أن نُطلق مثل هذا الَّـنوع من الأحكام من دون دراسة أو استقراء. بيد أنّ

لكلُّ كتابة، غِثُها وسمينها، جيِّدها ورديئها، وهذا الفُخّ قلُّما تجد شاعراً أو مثقَّفاً نُجاً من الناشر المثقّف لم بعد شُراكه، وأنا واحد من هؤلاء. أثر ذلك ضبابي موحوداً فى المشهد وملتبس، إذ لا يمكن أن تعرف الصدى ر الحقيقي لما تنشره، ذلك أنّ ثمّة من يحظى الثقافت العربت في مواقّع التواصل، فيسبوك وإكس، بشهرةً ومَّقروئيَّة أكثر من منجّزه، إلّا أنَّه بريق

مستعار، وظلّ عابر، ووهج أنى ومرحلي، لا

■ من هو قارئ الشعر العربي اليوم في رأيك؟ قلّةُ أولئك القرّاء، وأقلَ منهم ذلك الذي يقرأ

الشعر باعتباره همّا يومياً، ويتابع بشّغف

الآفاق التي بلغتها القَصيدة الْجديدة. لستُ

مبالغًا إذاً قلت حتى الشُّعراء لم يعُودوا

يقرأون الشعر. قرأتُ عبارة جارحة وموجعة

يَّ بَالْحَالِ «هنا والآن»، لبول أوستر، وجي

إم كوتري، تقول: «لم يعُد أحد يؤمن أنَّ

الشعر (أو الفنّ) قادر على تغيير العالم.

إلَّا بعضهم بعَّضاً». هذه قد تختصر تلك

الشعر المترجَم قدّم إضافات للشعرية العربية لا يُمكن لأحد أن ينكرها، لا سيما في قصيدة النثر، وفتح نوافذ وعوالم لم نكن لنعرفها لولا الترجمة، على الرغم من تأخّر العرب فم هذا الحقل، وحتى لو كانت الترجمة خيانة مشروعة، أو قبلة من خلف زجاج.

حيث آرتبط تاريخياً بالإنشاد، فإنّ الإجابّا عنَ هذا السؤالُ لا تَتَأتُّى إِلَّا لِمِنْ قَرأُ لَأَكثر شىعراء العالم بلغتهم، ليتمكِّن من إدراك

■ ما هي مزايا الشعر العربي الأساسية وما هي

الظواهر والفروقات بين كلُّ نسق شعري. لكن

القصيدة العربية، منذ النصف الثاني من

■ شاعر عربي تعتقد أن من المهم استعادته الآن؟ ما يُؤسف له، أن تجد أحدهم يُردد مقاطع لا أدري لو كانت لدينا إجابة دقيقة، وإن لسان جون بيرس، وهو لم ينصفح ديوان المتنبّي، أو يقرأ لرامبو من دون أن تمرّ على جزمناً واستقرّ في ضمائرنا أنّ الشعر العربى ينفرد بالغنآئية والصوت العالى، شرفته إشراقات المعرّي وتراكيب أبي تمام.

■ ما الذي تتمنَّاه للشعر العربي؟ ببساطةً، أن يستمر في تجديد ذاته والتعبير عن الإنسانية جمعاء. وأن يظلّ مصدراً وباباً

شاعر وكاتب سعودي من مواليد مدينة ضمد

بمنطقة جازان عام 1968. حاصل على إجازة

في اللغة العربية وأدابها. عمل في التدريس.

م. صدرت له تسع مجموعات شعرية، من بينها:

«رويداً باتجاه الأرض» (1996)، و«رجالً

بحويونَ أعضاءنا» (2009)، و«قصائد ضالّة:

كائنات تمارس شعيرة الفوضى» (2010)،

و«من جهة معتمة» (2013)، و«حرس شخصى

للوحشة» (2015). تُرجم عددٌ من نصوصة

القرن الفائت، اشتبكت مع أغلب النصوص

إلى الإنكليزية والفرنسية.

العالمية وامتاحت من ينابيعها.

سومر شحادة

فصائد الشاعرة اللبنانية أصالة لمع (1989) بِحثُ دائبٌ عن مرجعية تراها في فنون خرى، أو تستقيها وتستلهمها منَّ فنون أُخرى، ثمّ ترمي بها إلى الحياة العادي والعادي هنا في محموعة «فيما تمعن فيك الأشياء العادية»، الصادرة عن «منشورات بالصورة التى عرفناها انشغالاً بما هر رتيب وثابت ومتواتر، وإنَّما هو تلك الحياة واختلاط الحواس الذَّى تُفيض به النصوص ُجعُ لتلك الحياة التي يصورها الفن، رجعُ

سلطة الزمن، وما نعرفه عن الحياة العادية

### قراءة

## «فيما تُمعن فيك الأشياء العادية» لأصالة لمع

كَانَّكُ غَيِرُ مُرنِيٍّ، كَانَّكُ صِرِتَ أَقَلَّ كِثَافَة مِن أِنْ تصطدمَ بشيء

بِينِ أَشْجِارِ تَفقدُ أوراقَها».

أمّاً بخصوِّص المرجعية التي تبحث عنها

القصائد، ويخصوص تلك ألحاجة التع

يلمسها القارئ لإسنادِ ما هو مكتوب إلى

تُجرِبةُ حيَّة، أو بأسنادُ المكتوبُ إلى تُجرِّبة

متَّخْيُلة أوْ تجربةُ مرجوّة، حتَّى بُخُصوصْ

تلك الحيرة التي تظهر أصيلة، وكأنُّها

بذاتها الموضوع الذي تدور حوله القصائد

كلِّها؛ ربما تكون قصيدتها «النجوم في

لوحة فان جوح "القصيدة المثالية لتنوب عن المجموعة الشعرية كاملة بما فيها من

قلق وارتباك وتردُّد يشبه كتابة سطر ثمَّ

محوه. استعارة أستلفها بدوري من قصيدة

بشارة الخوري (1890 - 1964) المُغنَّاة «بيكي

إشارة بطلقها أحدهم

وهو على التك ليُخير

الآخرين بوحوده

امش ولا تتوقَّفْ

## فردٌ يتّسع بِمُمكناته

قصيحة الشاعرة اللبنانية رجعُ لتلك الحيرُة بينُ مَا تخبرنا به الفنون الخارجة عن سلطة الزمن وبين ما نعرفه عن الحياة العادية الخأضعة لشلطته

المتوسِّط» (2023)، ليست قصيدة اليوميّات الداخلية التي تختلط فيها الرغبات بلا توقّف، فالقصائد تُشهر رؤيتها القادمة من

الفُّنِّ والممثّلة للفنّ في وجه المحدود والمقيّد . . . لتلك الصورة المثالية التي يحملها الفنّ عن الوجود. كما لو أنّ شِعرها يقتصٌ من الحواس العادية، كما لو أنَّ إمعاناً مثَّالناً يريد أن ينفد داخل إمعان آخُر مبتذل، وقد ابتذلته الرتابة. لكنّ كليهما حائر. وقصيدة لمع تصوير لتلك الحيرة، ورجع لتلك العلاقة التي تلوب من غير أن تهدأ بين ما تخبرنا إياه الفنون باعتبارها خرجت عن

باعتبارها خَاضُعةً لسُلطة الزمن والممكن." بهذه الصورة، عبارتها الشعرية مضبوطة بُين قوتين، إحداها تريدُ أِن تُخلقَ مُعْنى جديداً، أن تكون ابتكاراً، وأُخرى تركن إلى قول يشبه الحديث العابر. وعلى هذا النحو، تُصور الشاعرة الخيال باعتباره نجاةً في مطلع الديوان، إلَّا أنَّه في نصوص أُخريُّ يكون عائقاً وقيداً يَحجب المرء عن حواسه المضطربة، وعن يوميانه التي أرادها أن تستمرّ عادية، لكنّ العادي شُّوقُ عليه. والشاعرة تريد أن تنفي الذاكرة، وأن تنهل من بياض وعدم، ومن خلاء. تريد أن تقتص من خيالها الذي يعود بها إلى ماض مفقود، إلى مكان مفتقد، وإلى بشر مفتقدين، وإلى مشاعر مفقودة أو منتزعة منها أو متعذرة

الخيال، بهذا، إحدى المفردات التي تمكن قراءة القصائد بالاستعانة به، فهو أقرب لأن يكون زاد طريق، زاداً لمهاجر ترك مكان الرحلة. حتى إنّ الخيال في الديوان أحد العّاديات لمرّات تكراره كما في نصوص مثل «طرقات لخيال وإحد» و«الذاكرة تعيق الخيال». ونقرأ أيضاً في قصيدتها «اترك «لا تحزنْ على شيء

## ويضحك لا حزناً ولا فرحا... كعاشق خطّ سطراً في الهوى ومحاً». ديوان الشاعرة

للبنانية أمثل تُعبير لبيت الشُّعرُ اللبناني، إِلَّا أَنَّ الْعَاشِقِ هِنَا؟ صُوتُ مُفرد. وقصارى حهد الشاعرة أن تقسر هذا الصوت على الصمت، فقولها متردُّد وحائر. وكأنَّما الريح تحمله، لا الكلمات قصائد كثيرة تُصوّر هذا مثل «قلق» و«تيه»، إلا أنَّنا نقرأ في قصيدتها «النجوم في لوحة فان جوخ»:

في لوحة فان جوخ أجمل من النجوم

لكنَّهُ لم يَعُدْ يُدرِكُ ذلك

وهذا الظُّلُّ في المساء خُلفَ ستارةِ مُُغلقة كيف صارَ أُشُدُّ فتنة من جسد تلك المرأة

الذي يذوب في اللَّيل؟

ا**لنص الكامل** على العوقع ا على الموقع الالكتروني



## اطلالة

### فلسطين من لينان

### عباس بيضون

تتوالى تصريحات المسؤولين الإسرائيليّين عن الحرب على لبنان. تتلاحق في تتابُّع واصرار هُما، في الوقت ذاته، استباقٌ للحرب وجزء منها. لا بدّ أنّ اللبنانيّين الذين يشَّاهدون الحرب على غزّة على شاشات التلفزيون يفهمون الآن ماذا تعنى حرب إسرائيل. ليست هذه هي الحرب الأُولى لإسرائيل علي لبنان. لكن مَشَّاهِد القتل الحُرِّ والدمار الكلِّي، ونقص بل إدقاع الفلسطينيين

وبقاءهم من دون حاجاتهم الأساسية، بل ومن دون مساكن وطعام وأدوية، تؤذن بأنّ حرب «إسرائيل» التالية ستكون أكثر ضراوة بما لأ حرباً على الشيعة فقط، بل على اللبنانيّين في جملتهم، ستطاول عن عمد هذه المرّة المناطق والطوائف كلّها. تنبئنا مشاهد الحرب على غزّة بأنّ استهداف المدنيّين والقتل العشوائي والحصار المعيشي والاقتصادي والطبّى أعراض أساسية مقصودة، بل سلاح رئيسي يعمد الإسرائيليون أليه ويتقصدونه.

أمرٌ كهذا في بلد منقسم طائفياً، بل يحيا منذ نشأته وقبلها حرباً أهلية مضمرّة ومعلنة في آن معاً، في وسعنا القول إنّ هذه الحرب ليست بعيدة عن أوضاع ألنطقة، بل هي في أحيان كثيرة صدى لها، تتقاطع معها وتنقلها إلى الداخل اللبنَّانيُّ. الحلقة الأخيرة من هذه الحرب، وهي لا تزال قائمة، شهادة صريحة على ذلك.

لا ننسى أنَّ إسرائيل حالفت فريقاً من اللبنانيين ودعمته بالعتاد والسلاح، لا ننسى أنّ حليفها الأوّل بشير الجميّل توصّل إلى سدّة الرئاسة، وأخوه الذي تبعه خاض مفاوضات صلح معها. ثم لا ننسى أنّ إسرائيل غزت لبنّان ودخلت عاصمته. الأَنْ بِحُوضِ حَرْبِ اللهِ حَرِياً معلنة معها، وكونها حرب إسناد كما

يطلق عليها، لا يمنع من أنّها حرب حقيقية. التصعيد فيها يهدّد تتحوّلها إلى حرب شاملة. عند ذلك تحضر حرب غزّة بكوارثها . من المنطقة المنطقة على كلّ حال، إذ لا يمضي يوم من دون هجمات وهجمات مضادة، تترك بعدها لا عدداً متزايداً من القتلى

أين هُم اللبنانيون، بطوائفهم وأقسامهم، من ذلك كلُّه؟ لا يسعنا أن نقارب الموضوع اللبناني من دون أن ننفذ إلى تكوينه الداخلي. هذا التكوين هو، على الدوام، تقاطع وازدواج في الداخل والخارج. الخارج يعنى فوراً المنطقة التي تُجمع أقطاباً عرباً وغير عرب. يمكننا أن نميّز سنهم أنظمة شيعة وأنظمة سنّة، إيران وسورية من ناحية والسعودية وقطر والإمارات من الناحية الثانية. لكن إسرائيل المحانية على أهبة الاستعداد للتدخّل، بل هي تتدخّل على نحو موارب، وخاصّة في الفترة الأخيرة التي سارعت فيها أنظمة عربية إلى الدخول في علاقات طبيعية معها. يمكننا القول إنّ حربها على غزّة امتحان مباشر لما يعنيه النظام العربي ومستقبل علاقاته. إسرائيل اليوم ليست بعيدة، إنّها، على نحو أو آخر، في عمق المنطقة، ولن يمضي الوقت حتى

لبنان، اليوم، ذو صدارة شيعية، ذلك وضع يتأسّس من عقود، وهو الآن وريث مباشر للحرب الأهلية اللبنانية بعد السلاح الفلسطيني الذي قامت عليه الحرب الأهلية، انتهى الأمر إلى الشيعة من وراء إيران، التي تقود اليوم حرباً شاملة ضدّ إسرائيل. كان السنّة في يُوم هُم حَلَّفاء الفلسطينيّين، ومن هنا كانوا في صدارة الحرب معَّ إسرائيل. الآن، بعد أن انتهت المسألة إلى إيران، لم تعُد الحرب ضدّ سرائيل»تماماً عربية، ولم يعد السنة في صدارتها. الحرب على غزة تُهدّد بالتحوّل إلى حرب إقليمية، الشيّعة على رأسها، رغم سنّية الفلسطينيّين، المعنيّين الأوائل بالمسألة.

ذلك بالطبع يطرح وضعاً جديداً وخاصّة في المحيط اللبناني. إذا بات الشيعة المحاربين الأوائل ضدّ «إسرائيل» فأين سيكون السنّة اللبنانيون، بل أين سيكون العرب تجاه المسألة التي طالما اعتبرت مسألتهم المركزية؟ أين سيكون المسيحيون الذين ليس في تاريخهم القريب أو البعيد هذه الحرب؟ وأين ستكون المسألة نفسها بعد انقلاب في العلاقات العربية لا نعرف إلى أين سينتهي؟

وسائط وأقنية أُخرى."

## لوحات وبطاقات بريدية تُذكّر بتراث مدينة منسيّة

## دروبٌ فنّية إلى طرابلس الشام



يروت. **العربي الجديد** 

بستعيد معرضا

«مجموعةالفنّانين

لشام»، في «متحف نابو»

تراث المدينة ومسارات

ضمن فعاليات تظاهرة «طرابلس عاصمة للثقافة العربية» لعام 2024، شهد «متحف نابو» في منطقة شكًا شمالي لبنان، مساء التاسع والعشرين من حزيران/ يونيو الماضي، افتتاح معرضين حول المدينة: «مجموعة الفنّانين العشرة: هويّة منفتحة على الوجود»، و«طرابلس الشام: جولة مُصوَّرة على البطاقات البريدية»، واللذين يتواصلان حتى منتصف أيلول/ سبتمبر الْمُقبِل، في محاولة للإضاءة علي جواند من إرث طّرابلس الثقافي والفنّي الممتدّ طيلة القرن العشرين إلى اليوم.

عاماً على تأسيس مجموعة «الفنانين

مئةعام

العشرة»، التي شكّلت ظاهرة لافتة في المشهد التشكيلي اللبناني منذ منِتصف السبعينيات، وأمدّت الحركة الفنّية في البلاد بأبرز الأسماء التى نشطت بين طرابلس وبيروت ودمشق وباريس وأثينا، وتتكوّن من: محمد الحفّار (1929 - 1993)، وعبد الرحيم غالب (1931)، وسلمى معصراني (1949)، ومحمد غالب (1935 -2020)، ويتنام الديك (1943 - 2016)، وفضل زيادة (1944)، وعبد اللطيف بارودي (1944)، وفيصل سلطان (1946)، وعدنان خوجة (1948)، ومحمد عزيرة (1949).

وتأتي أهمية استعادة هذه المجموعة من كونها شكّلت، بأعمالها المتنوّعة، تيارات وأفكاراً مختلفة، بعيداً عن المركزية البيروتية التي لا تزال مُهيمِنة وسائدة، وكرّست أشكالاً محدّدة بدأت منذ ما قبل الحرب الأهلية (1975 - 1990) واستمرت بعدها؛ إذ نلمس في لوحات المجموعة أساليب عديدة، سواء على المستوى

> أعماك فنية تصوّر معالم المدينة خلاك فترة تمتدّ لأكثر من

الفني المباشر أو على مستوى الخلفيّات الاجتماعية، حيث يمكن القول إنّنا نسمع من خلالها أصداء الحياة اليومية في المدينة اللبنانية (طرابلس)، وما اشتهرت به من حِرَف وطُرُز عمرانية وشوارع قديمة، فُضلاً عن علاقتها المُميّزة بالبحر، والتي تكشف عنها بعض لوحات المعرض. أمًا المعرض الثاني فيُقام في الطابق الثاني

الساحل مع اللاذقية وطرطوس. ومن المعالم الطرابلسية التي تظهر في

البطاقات: سُكّة الحديد، وبرّج السباع، وبرج الساعة الحميدية، والبوابة في الميناء، وبركة البدّاوي، ومقهى التل، بالإضافة إلى المساجد والمناظر الطبيعية والمرافق العامّة. وقد جمعها الحاج من مصادرها الأصلية التي تعود إلى استديوهات التصوير التي أقيمت في المدينة خلال النصف الأوّل من القرن العشرين؛ مثل: «فوتو سبور» و «صرافيان أخوان» و «دولوكس أستيل»



الفعاليات التب تعرَّف بالتراث التونسي، وتقام ضعن عدد عن مهرجانات الصيف. حتى الثالث من الشهر المقبل، يتواصل في «غاليري أكتوبر» بلندن، معرض **عوالم** داخلية، رحلات خارجية للتشكيلي الغاني أبليد غلوفر (الصورة). على مدار سبعة عقود ، رسَم غلوفر بالزيت على القماش مصوّراً المناظر الطبيعية وحركة الناس

في الأسواق والساحات العامّة ببلاده، موظفاً رموز من الثقافة الشعبية الغانية. تعرض، عند الثامنة من مساء الأربعاء المقبل، على خشبة «مسرح الفلكي»

**نسائم تراثية بالمهرجانات الصيفية** عنوان التظاهرة التي أطلقتها «وكالة إحياء التراث والتنمية الثقافية» في تونس العاصمة الخميس العاضي، وتتواصل حتى الثالث والعشريت من آب/ أغسطس المقبل. تتضمَّن التظاهرة مجموعة من

بالقاهرة، مسرحية **سالب واحد** من تأليف **محمد عادل** وإخراج **عبد الله صابر**، ويُعاد عرضها في اليوم التالي. يروي العمل حياة عائلة يعاني أحد أفرادها من إعاقة، لكنها لا تمتلك الوعب الكافي للتعامل معه والعمل على تطوير

عند السادسة والنصف من مساء غد ، يُقام في «منتدى شومان الثقافي» بعمّان حفك توقيع للروائية الكويتية بثينة العيسم (الصورة) لمجموعة من كتبها. يستهك الروائ*ي إبراهيم نصر الله* الفعالية بكلمة ترحيبية، ثم تقدّم العيس*ن* شهادة إبداعية حول تجربتها في الكتابة منذ إصدارها الأوَّل عام 2005، يليها حوار مع الجمهور.

### فعاليات

من المتحف، وهو من المجموعة الخاصّة من البطاقات التي يقتنيها الباحث بدر الحاج (سبق أن صدرت عام 2010 في كتاب يحمل العنوان نفسه)، ويُضيء من خالالها الباحث على بواكير الحداثة في طرابلس منذ أواخر القرن التاسع عشرٍ، أي قبل أن تكون البنانية» فقط، ومن هُنا جاءت تسمية المعرض «طرابلس الشام» لإظهار عُمق المدينة الحضاري وصلاتها بمُدن الداخل السوري من دمشق إلى حمص وصولاً إلى





تخصّص «العربي الجديد» صفحة «نصوص الحياة والحرب من غزّة» لشعراء وروائيين ومسرحيين وفنانين من قطاع غزة، كي يعبِّرُوا عن تفاصيك الحياة اليومية تحتّ القصفُ الإسرائيلي. هي نُصوصٌ تَقولُ الحياة والإنسانُ من قلب الموت

## نصوص الحياة والحرب من غزّة

## النوم في كَفَن

لوَّالدى يبلُّغُهُ بإخلاء البيت فوراً، إلَّا أن والدي رفض أن نغادر منزلنا.

نجحت بإقناعه لاحقأ بأن ثمة فرصة أن نتوجّه لمستشفى الشفاء، ومع أن المستشفى كان مهدداً أيضاً، إلا أن ازدحامه بالعائلات والنازحين كان مطمئناً نوعاً ما، أو هكذا اعتقدتُ. فقد كنت أظن واهماً أن من المستحيل قصف مستشفى أو أيّ مركز طبى! في وهمى مثلي مثل الكثيرين.

حين وصَّلنا إلَّى مستشفى الشفاء كانت المفاجأة الصادمة أننا لم نعثر على أيّ مكان يسعنا، وبعد جهدٍ جهيد استطعنا إيجاد مكان قريب من السلالم، في قسم الولادة، ليضمني أنا وأخواتي وابنة عمي وزوجة عمي.

بعد بحثِ جهيد تشاركنا فيه كلنا أنا وأخبى وأولاد عمى، عثرنا على مكان عند ثلاجة الموتى لنقضى فيه ليلتنا. ففى الوقت الذي كآنوا يصُفّون فيه جثث الشهداء صباحاً، كنا نرتب أجسادنا حتى

بقينا في المستشفى أربعة أيام إلى أن جاءت مروحية وقصفت الطوابق الأخيرة فى المبنى، كما قصفت جميع ألواح الطَّاقة الشمسية بهدف فصل الكهرباء وأية مظاهر تمدّ المستشفى بالحياة. ظلّ المستشفى تحت القصف والاستهداف، وحصدت الطائرات أرواحاً كثيرة من النازحين أمثالنا. اتصلت وقتها بصديق لى يقيم في رفح، وأخبرته بأنني أرغب بأنَّ نتوجِّه إليه، لكن والدي رفض المجيء معي، وقرر العودة مجدداً إلى منزلنا بعَّد أن قررنا ترك ملاذنا في مستشفى الشفاء.

في 31 تشرين الأول/ أكتوبر جاء اتصال كان قد سيطر علىّ خوفٌ شديد، وصمّمت على الذهباب للجنوب، فتركت والدي وإخوتي وتوجهت نحو جنوب وادى غزة مع وعد بأن أواصل طمأنة أبى طوال الطريق حتى أصل لمبتغاي. تجمعنا في البيت في حيّ الرمال. لم يكن البيت يبعد كثيراً عن المستشفى. عند التاسعة صباحاً، خرجت من البيت مشياً على الأقدام متجها إلى المنطقة التي يسكن فيها صديقي، والتي كانت تبعد خمسمئة متر تقريباً عن الحدود المصرية. في طريقي، مررث بحاجز للجيش اضطرني أن أحمل هويتي بيدي اليمين، وأقوم برفع ذراعي الشمال طوال فترة وقوفي، مثلي مثل غيري، في طابور صارم، لم نستطع أن نتحرّك به يميناً أو شمالاً.

كنتُ متوتراً جداً من أيّ تصرف عدائي مفاجئ قد يُقدم عليه جيش الاحتلال. مشيثُ إلى أن وصلت إلى دير البلح، وقد كان من الصعب الاستعانة بمواصلات نظراً لغلاء أسعارها أو قلّة وجودها، أما العربات التي تجرّها الحمير، فقد كانت مسموحة فقط للعائلات، عدا عن أنها كانت مكلفة حداً بشكل خيالي. صادفتُ رجلاً طاعناً في السن طلبت منه القليل

من الماء، فسقاني بعد أن سألني عن حالنا وودعني متمنياً لي السلامة. وصلتُ إلى مفترق الطرق المؤدي للقرارة أو ما يسميه الناس «كيف القرارة»، وهذا عند أوّل مدخل مدينة خانيونس، ولحسن حظى وجدت هناك رجلاً يقوم بتوزيع وجبات أرز ولحم. كنتُ جائعاً بشكل كبير، فأنا لم أكل منذ بدأتُ رحلتي مشياً على الأقدام كل تلك المسافة، ودفعني جوعي

رائحة الخوف هذه مألوفة عندي، جزع

الناس هذا رأيته في السابق على وجوه

آخرين، وفي أماكن أخرى. في رفح، الليلة

صوت الزنائة أعلى من المعتاد، إنها تشبه

ليالي قاسية عايشتها في غزة وخانيونس.

الأيام تكرّر بعضها. ليس هذا فقط، لقد بتُ أكثر معرفة بلحظات الانقضاض الأولى

على المدينة، وكيف يبثّ القاتل سمّه في

سمائها وبحرها وبرّها دفعة واحدة.

والمدينة تنتصب شامخة أمام ما أعدّ لها

غريبة مساءاتنا. ليلة أمس، كان رنين

ضحك الأطفال وتصفيقهم باقتراب الهدنة

يثلج روحى، لقد احتفظت بأصواتهم في

قلبي، ووضّعت كفّي على صدري، لتظلّ

الصورة طويلاً بعد أكثر من نصف عام من

التعب، والليلة أغفو على وسادتي ناقمة

على كلِّ شيء، أجرِّ أذيال الأسبى والخيبة،

بعد إعلان الجيش عن بدء اقتحام المدينة،

نعم. باغتنا الحزن، وقد افترشننا بسطأ

حمراء لاستقبال السعادة. أذكر أنني في

ينتظرنا؟ أين سنحتمي؟ كم سنحتمل؟

في اليوم التالي، وبعد مدّ وجزر وتفكير،

قرّرت أن أكون أكثر صلابة وتماسكاً لأجلى

ولأجل أطفالي الثلاثة. ردّدت كثيراً عبارة

«ما أصابك ما كان ليخطئك»، لأروض

نفسي وأهدئها اتجهتُ للمسير على

طريق البحر المطلّ على المنزل الذي أنزح

فيه، لآخذ قسطاً من الراحة والهدوء، وما

إن خرجت حتى سمعت ضجيج النازدين،

وأبصرت تزاحمهم وسيرهم بأشيائهم

نحو اللاشيء. عشرات العائلات تحمل

متاعها على غربات الأحصنة والشاحنات

والسيارات، على طريق البحر، تنزح

لتحتمى من جحيم الحرب، بعد أن قذفت

طائرات العدو قصاصات تدعوهم لترك

نزوحٌ جماعي متكرّر وحالة من التوهان

والتحسرة تراها بوضوح على قسمات

الوجوه. اللافت أن النازحين كانوا يحملون

أكبر قدر ممكن من متاعهم. لقد غدوا على

دراية بأن مصير المنزل، إن لم يكن القصف

والحرق، فهو النهب والتخريب. لذا

النزوح بأكبر قدر ممكن من أثاثك وأدواتك

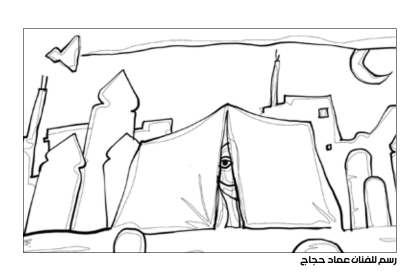
منازلهم والتوجه لمواصى/ خانيونس.

بداية الحرب أخبرت أحدهم بأن أصعم ما في الحرب هو المجهول فيها. ماذا

ورفضه مقترح الهدنة.

وهل سننجو؟

من قتّل ودمار على يد مجرم طلق.



لأن أتجرأ وأقترب منه فأعطاني لفّة الرز واللحم، وقد مضى عليّ ثلاثين يوماً لم أذق فيها طعم اللحمة. نعم لم أذق طعم اللحم منذ ثلاثين يوماً.

أخذتُ وجبتي وسرت باتجاه أقرب بقالة، واستأذنت من صاحبها أن أجلس أمام بقالته لأتناول وجبتي. كان لطيفاً وسخياً، إُذ قدّم لى ملعقة ومشروباً غازياً، وسيجارة «عندما كان سعرها دولارًا».

عدتُ لأكمل مسيري، أو بالأصحّ نزوحي، وقد كان صديقي يطمئن على طوال الطريق. وصلتُ إلى منزله وقت المغرب وطمأنت أهلى، ثم مضى يومان لم أستطع فيهما حراكاً مَّن كثرة التَّعب، إذ كنتُ أعاني من الام شديدة في مفاصلي وعظامي.

كنا أنا وصديقيّ نقضي وّقتناً في متنزه يقع مقابل بيته، والذي أصبح لاحقًا مليئاً بالنازحين وخيامهم. كلّ مساحة تتحول . إلى مكان للنزوح.

في اليوم الثاني، جاءني اتصال من والدي يبلغني فيه بأن الجيش يحاصرهم في حيّ الرمال من جميع الاتجاهات، ولا يعلَّمونَّ ما الذي عليهم فعله. كان والدي قد اضطر للعودة إلى مستشفى الشفاء. بعد فترة، أخبرنى عبر اتصال آخر بأنه أخذ أخواتي

الداخلية البيضاء إشارة لطلبه الأمان. بعد مضيّ أسبوع، لحق بي والدي للجنوب وأخبرني بأنه سيتجّه لمستشفى شهداء الأقصى في دير البلح. ولحسن الحظ حينها أنه حال وصوله تمّ التوصل لهدنة لمدة خمسة أيام، خلالها كنت أقضى وقتى مع أصدقائي، في خانيونس، بعد أن تركثُ منزل صديقي في رفح بسبب اكتظاظ النازحين فية. ومّا أنّ انتهت فترة الهدنة حتى صدرت أوامر بإخلاء خانيونس، في تلك الفترة كنت قد انتقلت من بيت صديقي الدي استضافني لأسبوع إلى بيت عمي في المنطقة نفسها

بخانيونس، حيث بقيت عنده إلى أن

قررت التوجه لعائلتي والبقاء معهم حيث

كانوا يحتمون في خيمة في مستشفى

من مستشفى الشفاء، واتجهوا جميعاً لمدرسة «الفلاح» وهو يحمل بيده ملابسي

شبهداء الأقصى في دير البلح. حين وصلتُ إلى المسشتفي لم أجد فراشًا أنام عليه، حينها توجهت إلى ثلاجة الموتى وأخذتُ كفناً لأنام فيه. أوقفني مسؤول هناك وحاول منعي من أخذه، لكنى قلت له بأنه سيكون من حقى عندما أموت، فلأستمتع به وأنا ما زلت حيًّا. كانت هذه الحادثة مي بذرة الفيلم القصير الذي أخرجته لاحقًا. بعد فترة، أرسل لى صديق من رام الله كلفة فِراش، وقد كانت كلفته عالية إلا أنه أصبح لديّ فرشة طبيعية أنام

في تلك الفترة، حدث اتصال بيني وبين المخرج رشيد مشهراوي، وطلب مني أن أعمل على صناعة فيلم من وحي الأحداث التي مررثُ بها. فكان من نومي لأيام داخل كفن، واستحمامي في مغسلة الموتى دون إدراكي بداية أنها لغسل الموتى، كلِّ الفضل والأثر لأن تُخرج هذه الأيام المظلمة فيلمى القصير «جنة جهنم» إلى النور. الفيلم الذي عرض في «مهرجان كان» ضمن الاحتفال بمشروع أفلام غزة «أفلام من

ضجيج وتصفيق وتهليل.

اتجهت للنافذة على عجل، الكلِّ يردّد: هدنة.. هدنة. الأطفال يصفّقون، يركضون، ويرقصون. وصوت إطلاق للنار في الهواء ابتهاجاً والنساء يزغرطن، يتعانقن، مهنين بعضهن بالسلامة. أترانا نجونا؟ وسنحصد السلام والسلامة بعد أشهر من الحرب والموت.

باسل ابني ذو السبعة أعوام، يركض نحوي ويعانقني، وقد تورّدت وجنتاه فرحاً. قال لي: «يعني هنرجع على غزة يا ماما، وهنشوق باباً. هرجع عالنادي ألعب كورة»، وتابع يسرد ماذا سيفعل عندما يعود بحماس كبير. باسل لا يعى كثيراً مجريات الحرب، لكنه عاش فرح اللحظة

الناس تتمسُّك بخيط أمل، علَّها تنتهى الحرب وتنتهى رحلة العذاب الطويلة.. وقد كان ما خفت حدوثه، إذ بدأت أخبار الرفض الإسرائيلي لعقد الصفقة بالانتشار. انكمش كلّ شيء. انطفأ الفرح، تجلُّت الخيبة، وانخفض صُجيج المدينة. ضقت ذرعاً لعجزي وقلّة حيلتي وانكفأت على نفسى منهكة باهتة، ورحَّتُ أبكي طويلاً، ذكريات أشتاق إليها أريدها ليحتفل قلبي بها، ذكرياتي تلك كانت بداياتي التي أحبّ، وكانت خطوّاتي الواثقة للحياة ولأجل الحياة.

(أريد منزلي ويوماً قديماً)، هذا ما ختصرته عبر صفحتى على فيسبوك (المنزل)، واليوم بعد أكثر من نصف عام من حياة التشرّد والنزوح، غدا بمرادفات جديدة النازح يحفظها جيداً- فالمنزل هو العائلة، الأنس، الدفء، الحرية، الألفة، الأمان، الهدوء، الراحة، الفرح، الاطمئنان. لن أثقل الوجع على نفسي أكثر، فغول القتل هذا لم يملُّ بعد ولم يتعب؟!

أما عن الحرب، فستنتهى عندما ينجو الأحياء ويُدفن الشهداء ويعود الأحبة، ونخطو على عتبات منزلنا الراكدة على طرقات المدينة، حينها سنختار زوايانا عناية لنبكى.. أقنعت نفسى بعد طول تفكير، بأن الحرب مستمرة لعدة أشهر، وصرتُ أضع احتمالات أكثر قسوة لأزيد من قدرتي على احتمالها. القادم مؤلمٌ ويتطلب منى الصبر ورباطة الجأش، خَاصة مع تلويّحهم باقتحام رفح، وهذا يعني نزوحاً أخر خلال ظروف أكثر صعوبة.

استيقظنا صباحأ على خبر اجتياح معبر رفح، ورفع العلم الإسرائيلي في بأحاته، وعدتُ أرى الشاحنات تنقلُ مفروشات

كما أنها أصبحت مصدر رزق للكثيرين، حيث يقدمون خدمة الشحن مقابل المال، بعد انقطاع للتيار الكهربائي لما يزيد عن ىة أشهر.. تابعت سير*ي م*حاود أصرف يصري عن لوحة اليؤس هذه. الجيش أنها منطقة خضراءً.

لا أدري كيف مرّت الدراجة الهوائية أمامى. كان يقودها شاب عشرينى نحيل القامة بقسمات وجه شاحبة باهتة جداً، يُجلس زوجته على هيكل الدراجة الأمامي، وطفليه في الصندوق الخلفي، يغالبهم النعاس وقّد توردت وجنتاهما من حرارة الشمس، وبقجة صغيرة تحمل حاجياتهم، تتدلى من على المقود الأمامي، تمضى مترنحة نحو الشمال.

غدا النازحون على

إن لم يكن القصف

والتخريب

حراية بأن مصير المنزك،

والحرق، فهو النهب

بعد بحث حهید

فيهليلتنا

تشاركنا فيه كلنا،

عثرنا على مكان عند

ثلاجة الموتى لنقضي

وأجهزتك المنزلية، أصبح درساً تعلمه

الجميع. كما أصيح لألواح الطاقة الشمسية

حاجة ملحة ينقلها الناس معهم، أينما

كانوا لما لها من ضرورة في توفير الكهرباء

لشحن بطاريات الإنارة وآلهواتف النقالة،

اختصر مرورهم حكاية نروحنا كلها. بقيتُ متسمرة في مكانى لبعض الوقت. بعد أن ابتلع الطربق طرف عباءة الأمّ السوداء المتطاير من على يسار الدراجة. صورة ستحصد جوائز عالمية لو التقطتها عدسة كاميرا مصوّر حذّق في المكان.

ابتسمتُ بسخرية، فصور مأسينا جابت صحف العالم والمواقع والمنصّات، ولم توقف سعير الموت هنا، وكأن عيون الد اعتادت صور قتلنا ونزوحنا وجوعنا وبردنا ونحيب افتراقنا، وإن هانت مشاهد أوجاعنا، فلا داعي لأن نشاركها أحداً. ثم ما فائدة الصور والحقائق إن لم تغير الواقع! في فيتنام أوقفت الصورة الحرب، أما في **حالتنا فلم تنجح لأن العالم يريد ذلك.ّ** خرجتُ لأستنشقَ هواء عليلاً، وأفكر بإيجابية. يجب أن أوقف التفكير بكل هُذَا؟! توقفت أمام البحر وصورة العائلة لا تزال تجوب عقلي رغماً عني، غالبتها، ورحت أدندن أغنية «حبّ يساّري» لزياد

أمدر الفلافل»..

المناه الحلوة (مياه الشرب)، الخبن، الغاز، المياه المالحة (مياه للاستخدامات المنزلية)، أكثرما نسعى لتأمينه خلال نزوحنا الثامن بعدما استأجرنا شقة في منطقة مواصي رفح، من مزارع بسيط يدّعي أبو إبراهيمّ زعرب؛ رجل أربعيني، ريفي، أب لثلاث بنات وأربعة أولاد أثارت إعجابي طريقة حياته الريفية البسيطة الهادئة، بعيداً عن ضوضاء المدينة قبالة شاطئ البحر، يقتات من حصاد أرضه، جلُّ ما يحتاج من

«بلا ولا شي بحبك.. ولا في بهالحب مصاري، ولا ممكن في ليرات، ولا ممكن في أراضي، ولا في مجوهرات. بلا ولا شي

غاز الطهى بات شحيحاً. والدي يقول إن أنبوبة الغاز أصبحت بسعر 1200 شيكل، وإن وجدت، وهذا يقدر بأضعاف أضعاف سعرها الطبيعي. هذه ليست المرة الأولى التى ينقطع فيها، غاز الطهي أزمة مستمرة متكَّرَرة تشَّتدٌ وتنخفض منَّ حين إلى آخر، يتجاوزها أغلب الناس بالطهى على النار التي يشعلونها من إيقاد الحطب الذي ارتفع سعره أيضاً..

اقترحت أمى أن نشتري أقراص الفلافل. إفطار الفلاقل الجاهزة يقلّل استهلاك الغاز، لذا هو خيارُ جيد في مثل هذه الظروف. بائع الفلافل هذا هو نازح من أحد أقربائنا، كان في غزة ينجّد الكنب، ويصنع أثاث الموبيليا، في سوق الشيخ رضوان، لكنه بعد النزوح اتجه لبيع الفلافل في المخيم، ونالت الفلافل التي يقليها على عجل استحسان الكثيرين، حتَّى بدأ الناس بالاصطفاف بطابور طويل أمام بسطته ليشتروها منه. وصارت له أغنية يرددها ية أطفال المخيم: «أبو عوني يا مغواريا

خضراوات وفواكه، غير مكترث بابتعاد

مسكنه عن الخدمات كالسوق، والمدارس، والمراكز الصحية والمحال التجارية.. منطقته الهادئة اليوم باتت تأوي مئات الآلاف من النازحين، وافتتح قبل أبام أول مشفى فيه. نعم: المشفى الأميركي! تعرّفت أمى على أم محمد، وهي امرأة «معدلة» تمتلك صوتاً جميلاً بلكنة جذابة، تخبز

الخبز لنساء المخيم على فرن الطينة بناه لها ابناها البافعان. نرسل لها العجين، بعد أن نرصه فوق بعضه على صينية «ستالس» ليعود لنا خبزاً شهياً. في الأونة الأخيرة، أصبحنا نرسل لها أكيَّاس الطحين مع الخميرة والملح، وتقوم بإرسال الخبر جاهزاً. في عشاء إحدى الأمسيات، اتفقت العائلة أنّ خبزها أطيب ما تذوقنا من الخبز.

أتابع وصول سيارة المياه الحلوة (مياه الشرب) من النافذة، وغالباً ما يدلني ضجيج الناس على وصولها.

أنادي باسل ابني بشيء من الحماس «اجت يلا».. يركض مع إخوتى حاملين براميل المياه الفارغة، أمام أحد خراطيم السيارة الخمسة المتدلية، من جوانب خزانها. يتجمهر حولها العشرات من الأطفال والنساء والرجال والفتيان الكل يحمل برميله أو قربته أو أي آنية مختلفة حليها معه، ويسعى لأن يؤمن المياه الحلوة (مداه الشرب) لما يكفيه لليوم التالي، فالسيارة لا تزور منطقتنا إلا مرة واحدة في اليوم، والكمية لا تكفي لسدٌ حاجات الجميع.

ذات مرة، تأخّرت السيارة عن موعد حضورها المعتاد، وظلت النساء والأطفال والرجال؛ الكل يمرجح برميل مياهه الفارغة بين يديه، يمشّون بعشوائية تتلاقى نظراتهم الحائرة والقلقة بين الفينة والأخرى. شارفت الشمس على المغيب، وصار الكل يفكر بضجر وخوف، كيف سيؤمن المياه إن لم تأت. مرّ الوقت بطيئاً، والكل ينتظر حتى بزغت سيارة المياه كقرص الشمس من نهاية الطريق. صوت التصفير والتكبير والتهليل ملأ المكان. لم يكن حضورها عادياً، لقد زفّت كعروس تماماً. كان منظر الناس مهيباً، وهم يتمايلون حولها يحتفلون بحضورها، والأطفال يتعلقون بحواف السيارة. ضحكتُ وبكيت في الوقت نفسه. كيف تقلبت الوجوه وكيف كساها الفرح والبهجة بعد ساعات من القلق والانتظار. أحزننى حالنا التي تبدلت وكيف صرنا نحتفي بما يفترض أنه طبيعي، وكيف وصل بنا الاحتياج لأن نعيش كل هذا!

أما عن انقطاع المياه المالحة، فهي المشكلة الأكبر بالنسبة لنا، فهو انقطاع مستمر لفترات طويلة، يدعونا للاجتهاد في الحفاظ عليها لأطول فترة ممكنة، وذلك للغسيل والجلي والتنظيف والاستحمام. كل هذا بات حاجة ملحة، حاولنا تجاوزها وذلك بشراء المياه من العربات المتجولة، إن وجدت في أيام انقطاعها. يا لحياة النزوح هذه