■ كلمة تقولها للإنسان العربي في كلّ مكان؟

هي لحظة فارقة نعيشها التوم، فلنُفق

منَّ سباتنِا ِونراجع ذواتناً. كُلُّ شيءً

أصبح شفَّافًا الآن، فلنراهن على عقولنا

وعلى بناء أنفسنا، ولنكن أكثر واقعيّةً

وأداتية، صادقين مع واقعنا ولا نلهث

وراء الأكاذيب والضلال. علينًا بالعلم

لَبُسط وجودنا في عالم مفترس، أفَلَت فيه شمس الحق.

■ حين سُئلت الطفلة الجريحة دارين البيّاع

التي فقدت معظم أفراد عائلتها في العدوان:

ماذا تريدين من العالم؟ أجابت: «رسالتي

للناس إذا بيحبوا دارين يكتبوا لى رسالة

أو أي إشي». ماذا تقول لدارين ولأطفال

«اللهم لطفًا بقلوبكم وبحالكم»

لا يمكن وصف العذاب والألم الذي

نتجرّعه يوميًا، نحن نعيشُ عذابًا

مضاعفًا. ما نقوله لدارين وغيرها

من أطفال فلسطى أنَّ الصير احتباكم

ومن أعياه الألم أحياه الأمل، فأنتم أكثر

قُوّة وعَزمًا منّا. ربما صدوركم أكثر

اطمئنانًا من صدورنا التي أثقّلها هول ما ترى، لكنها تتخبّط في العجز وقلّة

حتمًّا سينبلجُ الفجر ليَأذن بيوم تعيق

الحيلة والعزم.

فيه أمانيكم وأمالكم.

# سيبقه العالم أكثر جنونا من مقاربتنا نورا نا حرب فري «حديث الألف»

رأت الكاتبة المصرية نورا ناجي

إلى التجريب، رغم قدرتها على كتابة رواية كلاسيكية وفق ما قالت خلاك استضافتها فى منتدى «حدىث الألف» بالدوحة، محيلةً هذا في الأساس إلى رغبت فطرية في أن تكون كك روانة لها محاك لعب فى لتقنية، بك محاك استمتاع فى الكتابة لذاتها

تمىك الكاتبة المصرية

### الجرب في المكان



تستلهم روايحة نحورا ناجي «سنوات الجرب في المكان» (2023) عنوانها مـن معرض أقامه الفنان أحمد بسيوني قبك ئورة پناپر بعنوان «30 پوم جرب في المكان». استعارت الكاتبة لجرري في المكان ومصير لفنان، وحعلت مـن فصول الروايـة طبقات من الحـواس، حيث تموت حواس الشخصيات بعد مــوت البيومي، قائلة إن لعمك استغرق وقتأ طويلاً في التحضير لكتابته، ومزجت فيه فنون السرد الروائي والمسرحي

وتبادك ضمائر الأنا والغائب.

أن الأدب يقترب من تفسير جنون العالم ومحاكاته، لكن العالم سيبقى مع ذلك أكثر جنوناً. وعلى مدار ساعتين من نـدوة «حـديـث الألــف»، الـتي أقيمت مساء أوّل أمس وأدارتها الكاتبة سمّر يزبك، تناول النقاش جملة من أعمال ناجي الُّتي قدمتُها منذ عام 2014. وهي في . تجربتها تميل إلى التجريب، رغم قدرته على كتَّابة روَّايةً كلاسيكية وفق ما تقول، محيلة هذا في الأساس إلى رغبة فطرية في أن تكون كلُّ رواية لها مُجَّالُ لعب في التَّكنيك، بِلَّ أكثر من ذلك مجال استمتاعً في الكتابة لذاتها. ونورا ناجي، المولودة في مدينة طنطا عام 1987، صدرت لها روايات «بانا» (2014)، و(الجدار» (2016)، و(بنات . الباشا» (2017)، و«أطياف كاميليا» (2020)، و «سنوات الجري في المكان» (2022)، إضافة إلى كتاب «الكآتيات والوحدة» (2020)، إلى حداب «الحالبات والوحداد» (2020... ومجموعة قصصية بعنوان «مثل الأفلام الساذجة»، والتي فازت بجائزة الدولة التشجيعية عام 2023، كما أسهمت في

رواية «بنات الباشا»، التي يجري العمل حالياً رري. على تحويلها إلى فيلم سينمائي، قالت ناجي إنها رواية أصوات لعشر شخصيات نسائية فَى مركز تجميل، كل واحدة تروي وترمّم سردية أُخْرى ناقصة في الوقت الذي يظهرن جميعهن ضمن تيار الوعي جاهزات للاعتراف الداخلي. وقد لا يبدو المكان التجميلي ذو المساحة المحدودة قادراً على تقديم إطار سردى عريض، لكن الحالُ عندها ليسُّ كُذلكُ فهن عشر حيوات تتجمع وتنكشف حسدبأ ونفسياً، بينما يلمع السؤال الأول المحفز: لماذا نتعرض المرأة لهذا الانكشاف وللؤلم حتى

ترجمة كتابين للأطفال هُما: «هل يمكنناً

مساعدة الأشجار؟»، و«هل يمكننا مساعدة

ني بورترية واضح المعالم، ما عدا واحدة بُخُصُّصُ لَها فصل بعنوانُ «لا أحد»، وهو الفصل الذي تقول إنه الأحب إلى قلبها، لأن الشخصية بلا مميزات وهي غير مرئية، ولمجرد أنها عادية فإنها كافية لتفتن كاتبة ربُ . بُنَ الرواية. فالْعادية التي تُدرك عاديتها تَشتمل على عمق لا ينتبه إليه أحد. وقالت نورا ناجي إن الاشتباك مع المُجتمع تفضله اشتباكاً م. جمالياً من موقعها كاتبةً. وكانت تقرر هذه الخلاصة لدى حديثها عنّ روايـة «أطّياف كاميليا»، المرأة التي اختفت أو هربت من بيتها، وبدت للكاتبة أن فكرة المقاومة على نُحُو ما هي المنظار الذي نظرت من خلاله إلى أمرأة موهوبة وحميلة ومحبوبة قررت استطراداً للحديث عن اليقين السياسى باعتبار الاشتباك مفردة تذهب مباشرة إلم . السياسة، وباعتبار أن الطبيعي في الإنسار

أن يكون سياسياً. في هذا السيّاق، قالت إن

ثورة يناير، وهي المثّال الأكثر سطوعاً في

الذاكرة المصرية خُلال العقد الماضي، أخرجتُ

يقف ضد من لم ينخرط مباشرة، والثاني يرى أَن الكاتب يُحتاج إلى رؤية المُنظُور عنَّ بُعْد حتى يبدو له أوضح. خارج السياق الروائي وجدت الكاتبة نفسها منخرطة في مشروع الكتابة عن تسع كاتبات فوراً بعد انتهائها من رواية «أطياف كاميلياً»، وجمع عنوان

نورا ناجي في «حديث الألف» (تصوير: حسين بيضون)

الكتاب «الكاتبات والوحدة» سلسلة مقالات نشرتها ضمن ملف صحافي. والوحدة ليست مواصفات ثابتة، بل كل حالة تنطوى على تجربة غنية، إما أنها انتهت نهاية مأساوية أو كانت الوحدة شكلاً من معاناة عميقة وقفت

خُلف المنجّز الإبداعي. صاحبت الكاتبة كلاً من مى زيادة وفرجينيا وولف وسوزان سونتاغ ورضوى عاشور وأروى صالح وفاليري سولاناس وعناية الزيات وإيلينا فيرانتي ونوال السعداوي. وكانت مى زيادة السبب في بزوغ الفكرة ومواصلة البحث عن نماذج نسائدة، لا تهدف التقصى، بل لإيجاد تقطة تماس بينها وبينهن، على ما تقول. في أول الأمر، انتابها شعور بـ«الشفقة» بسبب صورة

بسبب صورة مي زيادة المتداولة نمطىأ

جميعاً حدقن في كوابيس وقاومن بشكل أو بأخر، مثل سوزان سونتاغ التي كانت تحلم بالاختفاء، وتقاوم فكرة النوم وتكتب طوال الليل وكأنها تمرن نفسها على التحرر. نوال السعداوي شخصية مهمومة بقضايا كبرى تدافع عنها وتثير الغضب وهي لا تبالي، وتتحول إلى شخصية جدلية، وعلى الصعيد الشخصى لا تهتم بمظهرها، وتنظر بثبات وهي تصارع بأفكارها، وترى معارك جانبية ثأربة ضدها بعد اقتطاع كلام لها وإخراجه من سياقه. أما أروى صالح التي انتحرت عام 1997، فكانت سيرتُها الذاتية وسيرة الحركة الطلابية

تلقاء نفِّسه، وموتَّه ناجم عن دمار داخلي، لا

عن تدخِّل الخَّارُج. والـلَّافَت أن تكون الثقَّافة

شعور د«الشفقة»

تساءلت: ما الكتابة ان لم تكن استبطاناً للمخفى؟

في السبعينيات في مصر تبدو في عين

هوى من الحقيقة إلى الزيف وهنا قالت إن الروائي نجيب محفوظ تناول في روايتًي «السمان والخُريف» و «الشحاذ» المُناضل اليساري الذي يتوقف عن النضال فتنتهي حياته، الأمر الّذي وقع لأروى صالح، إضافةً إلى جملة من الإكراهات والخيبات، ومن ذلك خُيِبتُها علاقتها العاطفية، التي تحطمت وعمقت وحدتها. أما رضوى عاشور،

نورا ناجى مثالية حالمة لم تتحمل تحولات

اليسار وتحول الأفكار والبشر إلى عالم أخر

الروائعة والأستاذ الحامعية والمناضلة،

ورداً على سوال استبقت ناجى في القول

إنه طُرح غير مرة عليها ومفاده لماذا جاءت

بين النساء التسع، وهي عاشت في بيت مستقر مع زوجها الشاعر مريد البرغوثي

وابنهما الشاعر تميم البرغوثي، وبما عرفً

عنه من بيت متعاضد محفوف بالألفة؟

حاء الفصل الخاص بها بعنوان «رضوى

عاشور: الأستاذة في التنكر»، وقالت إنها

قابلتها مرة واحدة، وتكن لها محبة وتقديرا

غامرين. بيد أن قراءتها لسيرتها الذاتية

«أثقل من رضوى» أشعرتها بهذه الهشاشة

الناجمة عن الوحدة. وتساءلت: «ما الكتابة

إن لم تكن استبطاناً للمخفى؟»، والحال

هُنا أنها شعرت برضوى تنتمي إلى نوع

من النساء «يخفين هذه الوحدة ويطمسنها

بعشرات الطبقات من السعادة الاجتماعية

العربية التي أخذت المفهوم، قد شهدت

بالفعل تلاشي الكثير من الأنواع الأدبية، لا

موتها بالطبع. المسرح بوجه خاص، والقصّة

القصيرة، والشعر، والطريف أن يعتني العرب

بجوائز الرواية وحدها دون غيرها من الأنواع

الأدبية، دون أن يكون لديهم أيّ موضوع فكري

أو فلسفي يُفسَر الاستبعاد، أو الاختيار. لكنّ الحقيقة غير ذلك، فالمسرح أكثر الأنواع

الأدبية تعرُّضاً للمنع، أو لمحاولات القتل،

فوجود مسرح في أيّ بلد يعني وجود العلاقة

المُباشرة بين الناس والفنّ، وهي علاقة غير

مُحبَّذة لدى جميع الأنظمة الحاتَّمة العربية،

فالمسرح كان، ولا يزال، يُمثّل حضور الحشود

واجتماعهم، واتّفاقهم عموماً على مُشاهدة

العرض، وإلتأثر بمضمونه أو برسالته. فقطعُ

التذاكر المشترك نفسه لحضور مسرحية

يعنِي وحدة الجموع، ورغبتها في أن تكون

المسرح، وقيّدت نشاطه، ومُنع المسرح الجادّ

تقريباً، منذ منتصف القرن العشرين، وما

بعد، وسُمح بمسرح خفيف تهريجي يجذب

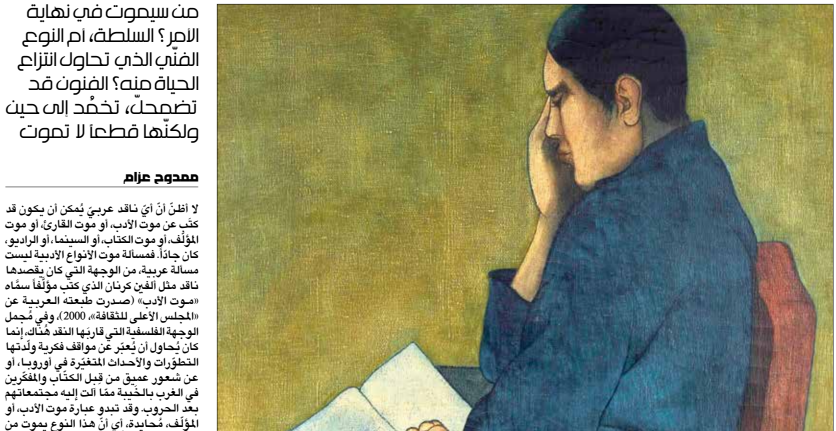
معاً في مكان واحد هو صالة العرض. ولهذآ فقد شدّدت السُّلطات الرقابة على

ليس الفن ما تخشاه

السلطة بك الحمهور

الموحّد تحترايته

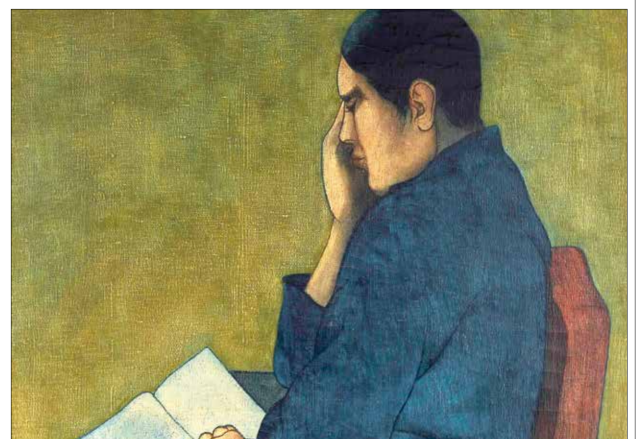
مى زيادة المتداولة نمطياً، فهى تقول إن كل ما نقرؤه هو حب الرجال لها ولا نقرأ ما كتبته بقلمها. جاء الفصل المخصص لها بعنوان «لعنة الجمال والموهبة». النماذج النسائية الأُخرى تختلف في حساسيتها واستجابتها وظروفها المخيطة، لكنهن طرفين كل منهما لديه يقين صحيح، الأول



عن العلاقة العباشرة بين الناس والفنّ



# حياة الأنواع الأدبية



«قارەءْ وكتاب»، لوْبِ كيالى، زيت على قماش، 95 سم × 75 سم (1975)

# عن سیموت فی نهایت

واعدة، بدأت منذ الخمسينيات والستينيات من القرن العشرين، وتلاشيها، وتحوّلها إلى النظرية التي تتلاشى تقريباً بدورها، ويُمكن أن نشمل السينما العربية بالقانون نفسه، فالسنما تتطلُّب صالاتٍ للعرض، والصالات تضم الجماعات، جماعات المتفرّجين الذين يتُفقون ضمناً على الفَرجة والمشاهدة والتفاعُل مع الفيلم السينمائي، وأفضل ما لدى هذا الجمهور، في كلّ من صالتّي المسرح والسينما هو الحرّية، حرّيتهم في الَحضور والمشاهدة والتفاعل مع النص والتمثيل، بعيداً عن وصاية المرجع الخارجي الذي يتجسّد في تعليمات الحرب والسلطة. وفي هذا الإجراء تنجح السلطة الرقابية في منع جهتين تخشاهما: الأولى هي الجمهور الموحّد، حتى

المتفرّجين ويُلهيهم ويُعمى بصيرتهم، وكان هذا كفيلاً بإخماد جذوة مسرحية عربية

والمرح والـود والسخرية والانطلاق، وهن أســـاذات في الــتنكر». روايـــهـا الأخـيـرة «سنوات الجري في المكان» تعيدنا إلى ذات

الأجواء المشتعلَّة في ثورة ينايِّر، وقُد كانت

رضوى عاشور عاجزة عن مساندة تلاميذها

في المحدان تسعب السرطان الذي نهش

ع جسدها. أما من وقف خلف روايتها فكان

ضُحية وجوده في الميدان. والرواية الصادرة

العام الماضي، تستلهم عنوانها من معرض

أقامه الفنان أحمد بسيوني قبل الثورة،

وكان بعنوان «30 يوم جري في المكان»، في إشارة إلى حكم حسني مبارك 30 عاماً، دون أن يقول ذلك ودون أن يغيب عن ذهن أحد ما

يقصده الفنان، وقد تعرض لمضايقات أمنية.

كان المعرض سمعياً بصرياً أو ما يُسمى

«فن الصوت الرقمي» في تُجربة رائدة في

هذا الحقل الفني، لكنه لمّ يتحول في بُعدة

المأساوي إلى عمل روائى إلا بعد مقتل الفنان

ستعارت الكاتبة الجري في المكان ومصير

الفنان بطل الرواية سعد البيومي، وجعلت

من فصول الرواية طبقات من ألحواس،

حيث تموت حواس الشخصيات بعد موت

البيومى، قائلة إن العمل استغرق وقتأ

طويلاً في التحضير لكتابته، ومزجت فيه

فنون السرد الروائي والمسرحي وتبادل

ضمائر الأنا والغائب

في «جمعة الغضب» يوم 28 يناير 2011.

من سيموت في نهاية الأمر؟ السلطة، أم النوع الذي تحاول السلطة انتزاع الحياة منه؟ المُراَهِنة غير ممكنة، والبجواب مستحيل، فالسلطة لإ تموت، ولكن المسرح لا يموت أيضاً، وإذا أُخمد نشاطه في أحد البلدان، فإنّ وجوده في ثقافات العالَم قد يتأثر بغياب مُبِدع محتّمل قد يرفد عالمه بتراث جديد،

لو كانت وحدته تحتّ راية الفنّ والمُنتِج الجادّ

الذي يُقارِب مشاكل حياة الناس بكلِّ ما فيها من فرح وحزن ومشاكل وتعقيدات، ويعرض

للأسباب، وقد يُلمِّح للحلول، وهكذا.

لكنه لا يضمحلُ ولا يموت.



## محمد بکاپ لحظة فارقة ستُفيقنا من سباتنا

حتمًا ستصبح أكثر صلابةً ومقاومةً

وضراوةً أمام هذا المدّ الوحشيّ للعنف

■ إلى أي درجة تشعر أن العمل الإبداعي ممكنً

وفعًال في مواجهة حرب الإبادة التي يقوم بها

الفكر والإبداع لا يقلّان أهمّيةً عن

المقاومة بالسلاح كما هو معروف، هما

متساوقان ومتكاملان، ويأتى الإبداع

لفضح ما خُفي من سياسات الكراهية المبطّنة ومنطق الأكاذيب الملفقة في

خطابات الغرب. فلنستحضر دراسات

ما بعد الاستعمار التي عرّت غطرسة

الأنظمة الكولونيالية وإرهابها وقمعها

للشعوب المحتلة. لطالمًا رأينًا الإبداع

في شُتِّي العصور ينتصر للمهمُّشين

■ لو قبّض لك البدء من حديد، هل ستختار

المجال الإبداعي أو مجالاً آخر، كالعمل السياسي أو النضالي أو الإنساني؟

يبدو أنني سأجنح إلى المسار ذاته، فعبر تخطيطات الكتابة نود إسماع ما ظل مكتومًا بداخلنا، نجعله يصرخ

وينتفضُ خارج جُدران النظام والمألوف

والتغطرس الإسرائيلي - الأميركي.

النظام الصِّهيوني في فلسطين اليومَّ؟

تقف هذه الزاوية مع مبدع عربي في أيام العدوان على غزَّة، وكيف أثّر في إنتاجه وحيا ته اليومية، وبعض ما يودّ مشاركته مع القرّاء

ثورة التحرير في أذهاننا وحفرت مكانًا

في أنفسنا، و لأستماء الشهداء وقصصه

ثر بصعب محوه نظرات العربي بن

مهيدي وابتسامته في إحدى الصور

بيتي . وهو مكبّل المعصمين يُقاد إلى حتفه،

تبوح بكثير من الدلالات وتنقل عدة

رسائلً ودروس عن التضحية لأجيال

الغد. ابتسامة النصر المخلّدة هج

استشعار لحريّة، ولو كانت مرجأة، لأنةً

كان على يقين بأنّ النصر آتِ لا محالة.

دروب الحريّة مضرّجة بالدماء. ما

بحدثُ لغزَّة أفرغنا من كلِّ الكلمات،

رّبما لأهل غزّة كلمة يوجّهونها لنا

في صمتهم المقدّس، بعد أن أصبحن

مشوخًا ومعطوبين، بصراحة نشعر

بالعار والخزي من أنفسنا. أمّا أنتم يا

أهل غزّة، فقد انتصرتم بصبركم وجلدكم

قبل أن يأتى نصركم بتحرير وطنكم.

سيحتاح التغيير هذا

غزة حمىع أقنعته

العالم بعدما أسقطت

■ كلمة تقولها للناس في غزّة؟

### تلمسان **. العربي الجديد**

■ ما الهاجس الذي يشغلك هذه الأيام في ظل ما يجرى من عدوان إبادة على غزّة؟ هي في الواقع هوالي يصعب تطويقها وكشوفاتُ يتعذر حصرها، هواجس عن عرى عالم بذيء وشنيع، وعن خزي الإنسانية وتخاذل الشعوب العربيّة والإسلاميّة وعار أنظمتها. يتحوّل ليلك ونهارك إلى كابوس معتم، لَكنَّهُ يُرفُّعُ أَيضًا الْحُجِبُ عَنْ كُتُيرِ مَنْ الأوهام والأغاليط التي تسرّبت الّبنا، عبر الشعارات والمقولات والمبادئ الوهمية التي تُسوّق لها الانظمة الغربيّة العنصّريّة. هاجسي هو كيف ر... باستطاعتنا العيش في عالم ذميم . وحقير، تُلبّد سماءَه سحّتُ منَّ الظلّمُ صي المسلم المسلمة من المسلمة المسلمة المسلمة المسلمة المسلمة المسلمة المسلمة والفكر والنقد. والظلمات وتكميم الأفواه وسفك الدماء؟

■ كيف أثر العدوان في حياتك اليومية

في الظرف الرّاهن، تبدو أثباره على الشُّقُّ اليوميِّ أعمق من نظيره الإبداعيُّ، وكأنُّنا مَا زُّلنا تُحتَ وطأة الصدمة صدمة إسادة شعب أعزل على بكرة أبيه. الأثر الحالي هُو أن تبقى طريح الانفعالات والاختلاجات الداخلية، وأحيانًا الصلوات والابتهالات. لكن ذلك سيجلب أثارًا على مختلف قطاعات الحياة؛ ستتغيّر نظرتنا وفكرنا وتدابيرنا وأساليت الكتابة والتعبير،

أكاديمي وباحث ومترجم من مواليد مدينة تلمسان في الجزائر عام 1986، حاصل على الدكتوراه في علوم النقد الأدبي ما بعد البنيوية منّ «جامعة تلمسان»، بعمل أستاذًا محاضرًا في «معهد الآداب» واللغات بـ «المركز الجامعي» فيها. صدر له: «أرخبيلات ما بعد الحداثة: رهانات الذات الإنسانية من سلطة الانغلاق إلى إقرار الانعتاق» (2016)، و«جاك دريداً فيلسوف -الهوامش» (2017)، و«التفكيك وفسيفساء المعنى» (2018)، و«جدل النسوية: فصول نقدية في إزاحة الدوغمائيات الأبوية» (2019)، و«في إزاحة التخوم» (2021)، المعنى وحدث القراءة» (إشراف وتحرير وتقديم/ 2021)، و«مديح الاختلاف» (2022)، و«متاهات جاك دريدا» (2023). له فى الترجمة: «قاموس النقد الأدبي» (2021) لجويل جارد طامين وماري كلود

هوبر، و«التفكيك عن قرب، التفكيك عن

بعد» لجاك دريدا (2023).

فعاليات

طلاق منصة "الذاكرة السورية

STREET, STREET

(f)X(A)

Oul Control

والمعتاد. بالحرّف أو اللون أو الموسيقي نشق لأنفسنا دروبًا أكثر امتدادًا صوب الحريّة والأمن والتفاهم. طبعًا العمل السياسي النزية أو الإنساني النبيل أو النضالي الباسل لا يقل أهميّةً عن او النصائي البياس و النصائي الماء العبن عن الإبداع -كما أسلفت- في رفع الغبن عن

المقهورين ونقل همومهم إلى دوائر

■ ما التغيير الذي تنتظره أو تريده في العالم؟ هو أن يعيد النظر إلى إنسانيَّته بشكل جذرى، ويمنح الحريّة للمستضعفن، وتُعاد الأرض المسلوبة لأهلها. وعلى العالم الغربي، بما يتمتّع به من قوة وسُلطِان، ألا يكيل بمكيالين، وأن يكون

ما يحدث في غزّة من إبادةٍ مُمَنهجةٍ للبشر والشجّر والحجّر، فضُحُ شْامُلُ لزيف الأنظمة الغربية وتطرف ساستها وعنصريتهم التي لا غبار عليها. ما أراه هو تغييرات ستجتاح هذا العالم بعدما

■ شخصية إبداعية مقاومة من الماضي تودّ فى الحقيقة هي شخصية مقاومة من تاريخ تحرير بالادنا (الجزائر)، هو

صادقًا في خطابه ومخلصًا للمبادئ الإنسانية التي أرسى أسسها وروّج لها، وأن يجنح للسلم لا للقتل والدمار.

### المنّاضل الشّهيد العربي بن مهيدي (1923 - 1957). منذ طفولتنا، خُلُدت

الأرشيفات كشاهد: عن إبادة مصادر الرواية الوطنية وسُبك مواجهتها، عنوان الندوة التي تنظمها «جامعة بيرزيت» عند الحادية عشرة من صباح الأربعاء المُقبِل، ويقدِّمها الباحثان سليم تماري وأحمد عز الدين أسعد، حيث ينظران إلى الحروب الاستعمارية عبر الأرشيفات، كونها شاهداً على الأحداث، وهدفاً يتم سلىمومحوه.

يُطلق **المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات** في الدوحة، الاثنين المقبل، منصّة الخاكرة السورية، وهي منصّة رقمية مرجعية أنشئت بهدف توثيق وأرشفة الأحداث التي مرّت على سورية منذ اندلاع الثورة في آذار/ مارس 2011، وتأتي تتويجاً لعمك بحثي أطلقه المركز منذ عام 2019 ونفذه فريق بحثي سورب. تتضمَّت المنصَّة 900 ألف مقطع فيديو، و50 ألف وثيقة.

يتواصك في «غاليري جانيت ربيز» ببيروت، حتى آخر أيار/ مايو الجاري، معرض بعنوات **حكايات أجساد مؤلمة** للتشكيلية اللبنانية **منار علي حسن**، التي ترصد حالة سبع نساء يُعانين من مرض مزمن هو «الفيبروميالجيا» (التهاب العضلات الليفي)، حيث تقدّم مقاربة لونية لمفهوم الألم وعلاقته بأجساد النساء.

حتى بعد غد الأحد، تستمرّ فعاليات الدورة التاسعة من مهرجان سيكا جاز الذي تحتضنه مدينتا الكاف وصفاقس التونسيّتان. تقترح التظاهرة، التي افتُتحت أوك أمس الأربعاء، 16 عرضاً موسيقياً، ومن المشاركين فيها: سامي اللوز، ومجموعة «يوما»، و**سام زيادي،** و**الإخوة سميث** من فرنسا، و**ياز أحمد** من